
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

Faculdade de Direito e Ciências do Estado 

Graduação em Ciências do Estado 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nikolas Mendes Salvador 

 

 

 

 

 

 

 

O CAMINHAR DA RAZÃO (E) DO ESTADO:  

uma teleologia do logos ocidental 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2025 



Nikolas Mendes Salvador  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O CAMINHAR DA RAZÃO (E) DO ESTADO:  

uma teleologia do logos ocidental 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Curso de Ciências do Estado da 

Universidade Federal de Minas Gerais, como 

requisito parcial para o grau de bacharel em 

Ciências do Estado. 

 

Orientador: Professor Me. Dante Alexandre 

Ribeiro das Chagas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2025 



RESUMO 

 

O presente trabalho propõe vislumbrar o caminhar da razão humana na figura do Estado 

Ocidental por meio de um exame histórico-filosófico e macrofilosófico. Fundamentando-se na 

conceituação de macrofilosofia de Gonçal Mayos Solsona, como esforço de conhecimento 

totalizante, e na perspectiva hegeliana, realiza-se um levantamento bibliográfico centrado nos 

marcos da Escola Jusfilosófica Mineira, especificamente na elaboração teórica de Joaquim 

Carlos Salgado. O estudo busca compreender o desenvolvimento e o telos do logos (entendido 

como razão e espírito) na cultura ocidental, adotando a divisão triádica da história proposta por 

Salgado: a Antiguidade greco-romana e a Idade Média (Afirmação do Estado Ético Imediato), 

a Modernidade (Negação no Estado Técnico e sua superação no Estado de Direito), e a 

Contemporaneidade, marcada pela crise e pela subversão do Ético no Estado Poiético. Analisa-

se desde o Período Clássico, articulando a evolução do logos filosófico grego, jurídico romano 

e transcendental medieval – que fornecem as condições para o Estado Ético Imediato, passando 

pelo logos da modernidade – com o Estado Técnico e seu desenvolver no Estado de Direito – 

até o logos contemporâneo – no desvirtuar do Estado Ético para Poiético. Assim a pesquisa se 

propõe não como mera historiografia, mas como demonstração da realização do espírito 

humano, visando revelar a realidade que impõe tarefas ao tempo presente. 

 

Palavras-chave: Filosofia do Estado; Hegel; Filosofia da História; Estado Ético e Poiético; 

Crise da Contemporaneidade; Escola Jusfilosófica Mineira.  

  



ABSTRACT 

 

This paper aims to trace the unfolding of human reason within the figure of the Western State 

through a historical-philosophical and macro-philosophical examination. Grounded in Gonçal 

Mayos Solsona’s conceptualization of macro-philosophy as an endeavor towards totalizing 

knowledge, and in the Hegelian perspective, a bibliographic review is conducted, focusing on 

the framework of the Escola Jusfilosófica Mineira (Minas Gerais School of Legal Philosophy), 

specifically the theoretical contributions of Joaquim Carlos Salgado. The study seeks to 

comprehend the development and telos of the logos (understood as reason and spirit) in Western 

culture, adopting the triadic division of history proposed by Salgado: Greco-Roman Antiquity 

and the Middle Ages (Affirmation of the Immediate Ethical State), Modernity (Negation in the 

Technical State and its overcoming in the Rule of Law), and Contemporaneity, marked by crisis 

and the subversion of the Ethical in the Poietic State. The analysis begins with the Classical 

Period, articulating the evolution of the Greek philosophical, Roman juridical, and medieval 

transcendental logos – which provide the conditions for the Immediate Ethical State. It proceeds 

through the logos of modernity – marked by the Technical State and its development into the 

Rule of Law – arriving at the contemporary logos, characterized by the distortion of the Ethical 

State into the Poietic State. Thus, this research is proposed not as mere historiography, but as a 

demonstration of the realization of the human spirit, aiming to reveal the reality that imposes 

tasks upon the present time. 

 

Keywords: Philosophy of the State; Hegel; Philosophy of History; Ethical and Poietic State; 

Crisis of Contemporaneity; Minas Gerais School of Legal Philosophy. 

 

  



SUMÁRIO 

 

PROLEGÔMENOS ................................................................................................................. 9 

I. O PERÍODO CLÁSSICO: FUNDAMENTOS DA RAZÃO OCIDENTAL ................. 13 

I.I. O NASCIMENTO DA FILOSOFIA NO OCIDENTE: O LOGOS DA PHYSIS E DA 

POLIS ................................................................................................................................... 13 

I.II. DO LOGOS FILOSÓFICO AO LOGOS JURÍDICO ................................................... 23 

I.III. ENTRE O SACRO E O TEMPORAL: O LOGOS DA TRANSCENDÊNCIA .......... 25 

II. DA UTOPIA À FRAGMENTAÇÃO: O ESTADO DE DIREITO NA TRANSIÇÃO 

DO MODERNO AO CONTEMPORÂNEO ........................................................................ 31 

II.I. LIBERDADE, IGUALDADE E FRATERNIDADE: O HINO DA UTOPIA 

MODERNA .......................................................................................................................... 32 

II.II. FLAGELOS DE UM PROJETO DE LIBERDADE: A CONTEMPORANEIDADE 

FRAGMENTADA ................................................................................................................ 38 

III. A CRISE DA CONTEMPORANEIDADE: O COLAPSO DO PROJETO 

OCIDENTAL .......................................................................................................................... 39 

III.I. INÉRCIA E DEVIR: UM FIM DO (PARA O) ESTADO? ......................................... 42 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 50 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................. 52 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para meu avô, Vicente de Paula Mendes, cuja 

sabedoria me trouxe até o bacharelado em 

Ciências do Estado. 

 

 



AGRADECIMENTOS 

Agradeço à minha família, por todo o suporte. Agradeço à minha mãe, Karina, por 

sempre ser um farol de bondade e amor que me guia e me ilumina em todos os momentos, que 

é para mim exemplo de coragem e amor por passar por tantos desafios e ainda conseguir acolher. 

Agradeço ao meu pai, Paulo Alex, por todo cuidado e por sempre ter colocado a mim e meu 

irmão à frente de si mesmo. Agradeço aos meus avós, Vicente e Adelina, por todo esforço e por 

terem proporcionado a educação que me traz aqui hoje. Agradeço também aos meus avós, 

Américo e Edite, que, mesmo de longe, sempre torceram e rezaram por mim. Agradeço à 

Universidade Federal de Minas Gerais, que possibilitou a realização de tantos sonhos e permitiu 

que eu encontrasse tantas pessoas especiais. Agradeço ao Professor José Luiz Borges Horta, a 

quem muito admiro e que desde o primeiro período do bacharelado se dispôs a me guiar e 

orientar nessa nova vida que se iniciou na universidade. Agradeço ao meu orientador, Dante 

Chagas, que como amigo e como orientador sempre me fez querer ser melhor. Agradeço a todos 

os amigos que fiz nesses anos, dentro e fora da faculdade. Em especial, agradeço ao Theo, Pedro 

Bravo e Maria Regina, que me deram a felicidade de dividir tantos momentos especiais. 

Agradeço também ao Fábio, Gabrielle, Isabela, Izabel, Larissa, Lucas Antônio, Luiz Eduardo, 

Marcus, Tainá e Vitória, os quais eu guardo no meu coração. Agradeço também a todos os 

amigos que fiz no gabinete 1305, vocês são todos muito especiais para mim. Agradeço aos 

amigos que levo na minha vida, em especial ao Álvaro, Bernard e Lucas, que dividem essa 

jornada há quase 8 anos. Agradeço também ao Gustavo Michelin e ao Gustavo Felipe, que 

também tornaram momentos muito felizes nos últimos anos. Agradeço à Revista de Ciências do 

Estado, onde desde o princípio da graduação pude ter o privilégio de fazer parte e que me traz 

tanto orgulho. Agradeço ao CNPq, que custeou a iniciação científica que pôde ser conduzida 

pelo Prof. José Luiz durante os primeiros anos da graduação. E, por fim, agradeço a Deus, por 

me permitir encontrar pessoas tão maravilhosas e realizar tantos sonhos nessa vida. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O contexto histórico universal, no qual mostram-se em seu significado 

verdadeiramente relativo, os objetos individuais da investigação histórica, 

tanto os grandes como os pequenos, é, ele próprio, um todo, a partir do qual 

pode-se compreender plenamente cada elemento individual em seu sentido, e 

ele, inversamente, só pode ser plenamente compreendido a partir desses 

elementos individuais: a história universal é, igualmente, o grande livro 

obscuro, a obra completa do espírito humano, composta nas línguas do 

passado, cujo texto terá de ser entendido.  (GADAMER, Hans-Georg, 2015) 

 



 

9 

 

PROLEGÔMENOS 

“Es ist der Gang Gottes in der Welt, dass der Staat ist” – “O Estado é o caminhar de 

Deus no mundo”1. Esta célebre formulação hegeliana não é mera metáfora retórica, mas síntese 

de uma convicção profunda que atravessa toda a filosofia do Direito e da História: o Estado 

representa a mais alta realização do Espírito objetivo, o momento em que a liberdade humana 

– gestada ao longo de milênios – encontra sua efetivação concreta nas instituições racionais2. 

Partindo deste pressuposto, se queremos falar de Estado, Razão e História se faz 

necessário o amparo do pensamento de Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Em sua filosofia, 

Hegel desenvolve a tese de uma realidade compreendida em e por um sistema dialético, de 

cisões e reconciliações que dão vida e movimento à realidade histórica. Nesse sentido, Razão e 

História cumprem papel fundamental na compreensão e funcionamento desta realidade que nos 

é apresentada por Hegel, e por fim, o Estado se revela como realização última da experiência 

humana, seu Espírito, o Absoluto3. 

Mas o que significa afirmar que o Estado é "caminhar"? Não se trata de uma instituição 

estática, dada de uma vez por todas, nem de um ideal abstrato a ser alcançado em algum futuro 

remoto. O Estado, para Hegel, é movimento, é devir histórico – é o próprio processo pelo qual 

a humanidade, através de suas lutas, contradições e superações, conquista progressivamente a 

consciência de sua liberdade e a encarna em formas institucionais cada vez mais adequadas4. 

Com isso, devemos compreender o Estado como uma construção da racionalidade 

histórica, cujo fim é, segundo Hegel, a concretização e efetivação da liberdade. Como nos 

leciona Bobbio: 

[...] a racionalização do Estado procede pari passu [a par] com a convicção de 

que o Estado é a forma mais alta ou menos imperfeita da convivência humana, 

 
1 HEGEL, G.W.F. Grundlinien der Philosophie des Rechts; uber Naturrecht und Staatswissenchaft im Grundrisse. 

3. ed. Stuutgart: Fr. Frommanns Verlag, 1952, p. 336 [§ 258, Zusatz]. Trad. V. (HORTA, José Luiz Borges. A 

subversão do fim da História e a falácia do fim do Estado: Notas para uma filosofia do tempo presente. In: 

CARVALHO, Marcelo; FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 

2013, p. 294). 
2 "§ 344 Os Estados, os povos e os indivíduos, nessa ocupação do espírito do mundo, erguem-se em seu princípio 

particular determinado, que tem sua exposição e sua efetividade em sua constituição e na total amplitude de sua 

situação, dos quais eles são conscientes e estão imersos no seu interesse, ao mesmo tempo em que são instrumentos 

inconscientes e membros dessa ocupação interna, em que essas figuras perecem, mas na qual o espírito, em si e 

para si, prepara e consegue pelo seu trabalho a passagem para seu próximo grau superior." (HEGEL, G.W.F. 

Linhas fundamentais da filosofia do direito, ou, Direito natural e ciência do estado em compêndio. Trad. Paulo 

Meneses et al. São Leopoldo: EdUNISINOS, 2010, 307). 
3 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008.   
4 HORTA, José Luiz Borges. A subversão da História e a falácia do fim do Estado. In: HORTA, José Luiz Borges.; 

SALGADO, Karine. História, Estado e Idealismo alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017.  



 

10 

 

e só no Estado o homem pode conduzir uma vida [livre] em conformidade 

com a razão.5 

Salgado vai entender a história da cultura ocidental em um constante embate entre 

poder e liberdade – entre o apolíneo e o dionísico6. Em suas palavras: 

O processo histórico mostrará a superação das cisões da liberdade: o livre 

arbítrio do direito romano exteriorizado no contrato, que dá unidade à 

liberdade interna do estoicismo como saber da liberdade e à liberdade externa 

como agir livre do direito romano; a autonomia política no Estado 

democrático pós-revolucionário, como superação da cisão entre poder e 

liberdade individual; e a superação da cisão entre liberdade e determinismo na 

forma do domínio da natureza (ou da realidade objetiva) a que se referiu 

Hegel.7 

A partir disso, em seu célebre texto “O Estado Ético e o Estado Poiético”, Salgado vai 

conceber três momentos centrais do desenvolvimento do Estado na Cultura ocidental, partindo 

justamente da compreensão de que em determinados momentos históricos esta tensão oscilava 

entre a liberdade e o poder. Assim, Salgado divide os momentos sendo: 

a) O Estado Ético Imediato: Compreendido no período Greco-Romano até a Idade 

Média. Neste primeiro momento, o Estado se legitima pelos fins "éticos". No mundo grego o 

cidadão se realiza eticamente de forma imediata na Polis – no que Hegel vai denominar como 

a “bela totalidade ética”8. A Polis grega, o Império Romano cristianizado, o reino medieval 

teocêntrico – todas são manifestações desse Estado Ético Imediato, onde a liberdade ainda não 

 
5 BOBBIO, Norberto. Estudos sobre Hegel: Direito, Sociedade Civil, Estado. Trad. Luiz Sérgio Henriques e Carlos 

Nelson Coutinho. São Paulo: UNESP, Brasiliense, 1989. 
6 “Uma das mais conhecidas expressões dessa condição, que articula, de resto, experiências humanas fundamentais 

e a relação do homem com os deuses, é a oposição entre o apolíneo e o dionisíaco como dimensões constitutivas 

da alma grega, que F. Nietzsche celebrizou, dando-lhe porém uma interpretação contestável. Essa oposição aparece 

sobretudo na tragédia e constitui uma das leituras possíveis do final das Eumênidas de Ésquilo e das Bacantes de 

Eurípedes. O apolíneo reflete o lado luminoso da visão grega do homem, a presença ordenadora do logos na vida 

humana, que a orienta para a claridade do pensar e do agir razoáveis. O dionisíaco traduz o lado obscuro ou terreno 

(ctônico), onde reinam as forças desencadeadas do eros ou do desejo e da paixão. Conciliar esses dois aspectos é 

tarefa que a filosofia tomará sobre si e à qual Platão consagrará as páginas imortais do Banquete.” (VAZ, Henrique 

C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 29) 
7 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 189. 
8 “Assim determinada, é a bela individualidade que constitui o ponto central do caráter grego. São as radiações 

particulares, onde esse conceito se realiza, que devem ser abordadas mais precisamente. Todas elas constituem 

obras-de-arte. Podemos concebê-las como uma criação tríplice: como a obra subjetiva, ou seja, como a formação 

do próprio homem; como a obra objetiva, isto é, como a formação do mundo dos deuses; e, finalmente, como obra 

política, a forma da constituição e dos indivíduos nela.” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria 

Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008, p. 201-202). É a partir desta 

formulação de Hegel que Salgado, ao interpretá-lo, formula o termo: “bela totalidade ética”; “o encontro 

harmonioso dessa individualidade com a comunidade, cuja realização a história ocidental persegue tragicamente, 

desde a fragmentação da bela totalidade ética da polis grega.” (SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça 

em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996, p. 315). 



 

11 

 

se pensa como autonomia subjetiva, mas como participação numa ordem objetiva e 

transcendente.9 

b) O Estado Técnico Moderno: Interpretado sob a égide do pensamento de Maquiavel. 

Aqui, opera-se uma ruptura decisiva: o poder do Estado não se legitima mais pelo seu fim ético, 

mas pela técnica pela qual este é empregado. Como lê Maquiavel, a legitimação do Estado 

Técnico Moderno se dá através do "poder pelo poder". O príncipe não governa porque é justo 

segundo uma ordem transcendente, mas porque é eficaz – porque domina a virtù política, a 

capacidade de manter e expandir o poder10. Esse momento é crucial: representa a secularização 

radical da política, sua emancipação da tutela religiosa e metafísica. Mas, ao mesmo tempo, 

inaugura o perigo da instrumentalização total do Estado, sua redução a mero aparato de 

dominação.11 

c) O Estado Ético Mediato (Estado de Direito): Por fim, temos a síntese hegeliana. O 

Estado Ético Mediato se legitima racionalmente de três formas: pela origem do poder (a 

soberania popular, a vontade geral), pelo seu fim (a realização da liberdade e da justiça) e pela 

sua técnica (o ordenamento jurídico racional, o império da lei). Como nos ensina Ricardo 

Salgado12, este terceiro momento se dá na reconciliação do ideal de eticidade em seu sentido 

subjetivo – o Estado não é mais ordem imediata dada pela natureza ou por Deus, nem puro 

instrumento técnico de dominação, mas obra consciente da razão humana, espaço onde a 

liberdade subjetiva encontra reconhecimento objetivo nas instituições.13 

O presente trabalho propõe vislumbrar o caminhar da razão humana na figura do 

Estado Ocidental, o que só se faz possível por meio de um exame histórico-filosófico e 

Macrofilosófico. Nesse sentido, entendemos por Macrofilosofia a conceituação elaborada pelo 

filosofo Catalão Gonçal Mayos Solsona14, como esforço de rompimento das barreiras 

disciplinares do conhecimento no ímpeto de se possibilitar um conhecimento totalizante, macro 

do real. Além disso, nos é essencial a abordagem histórico-filosófica uma vez que, como nos 

 
9 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, v. 27, n. 2, abril a junho de 1998. 
10 MAQUIAVEL, Nicolau. O Príncipe. Trad. Dominique Makins. Barueri, SP: Novo Século Editora, 2015, Cap. 

XV e XXV). 
11 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, v. 27, n. 2, abril a junho de 1998. 
12 Ibidem, 1998. 
13 SALGADO, Ricardo Henrique Carvalho; SILVA, Gustavo Felipe Melo da. O Estado como conceito. Revista 

da Faculdade de Direito da UFMG, Belo Horizonte, n. 71, p. 531-551, jul./dez. 2017. 
14 MAYOS SOLSONA, Gonçal. Macrofilosofía de la Modernidad. Sevilla: dLibro, 2012. 

 



 

12 

 

ensina Hegel, fazer filosofia da história é fazer história da filosofia15.  A partir disso, realizar-

se-á um levantamento bibliográfico, partindo dos marcos dos pensadores da Escola 

Jusfilosófica Mineira, fundando-se essencialmente da elaboração teórica de Joaquim Carlos 

Salgado, além das principais ideias que influíram na formação histórica do logos ocidental – 

por logos prosseguiremos orientados na definição de logos = razão = espírito16. Buscamos 

compreender e revelar um sentido, uma continuidade ou permanência e desenvolvimento dentre 

as rupturas, de modo a receber e se revelar a realidade que se efetiva e que impõe uma tarefa 

para o tempo presente. Assim, busca-se alcançar um panorama do Telos do logos do Estado do 

Ocidente, tendo como base a divisão triádica da história proposta por Salgado17, contribuindo 

para uma percepção histórico-filosófica da nossa realidade. Enquanto momento do absoluto, o 

Estado é a manifestação epifânica de uma cultura, isto é, unidade entre as subjetividades e a sua 

realidade histórica, efetividade da liberdade do espírito de um povo, em outras palavras, o 

maximum ético, suprassunção da mediação política das consciências morais18. 

Para um entendimento claro sobre a cultura ocidental e o caminhar de suas ideias éticas 

e políticas, partimos da proposta de dividir a sua história em três momentos centrais, assim 

como proposto por Salgado, buscando, justamente, a construção do raciocínio em uma estrutura 

dialética: o Período Clássico, compreendido entre a Antiguidade greco-romana e Idade Média 

(Afirmação do Estado Ético Imediato); a Modernidade (Negação no Estado Técnico e sua 

superação no Estado de Direito); e a Contemporaneidade, marcada pela crise e pela subversão 

do Ético no Estado Poiético. Entendendo cada um desses períodos não apenas como uma 

sucessão cronológica, mas como um processo fundamental do desenvolvimento do logos na 

cultura ocidental – na maneira como o ser humano compreende a si mesmo, o mundo e sua 

relação com o transcendente. 

No primeiro momento, o Período Clássico, pretendemos articular o desenvolver da 

razão desde o nascimento do logos filosófico Grego, passando pelo surgimento do logos jurídico 

Romano e desaguando no logos transcendental na Idade Média, compreendendo o Estado Ético 

 
15 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008.  
16 “De outro lado, se a História é filosofia, então é preciso aprender a articular saber e devir de modo coerente e 

conseqüente, de tal forma que a História seja compreendida como cenário no qual o logos, Deus, o Espírito 

absoluto, ou a Razão (chamemos como quisermos) se apresenta em epifania ao verdadeiro filósofo.” (HORTA, 

José Luiz Borges (org.). Hegel, Paixão e Diferença. Belo Horizonte, Editora Expert, 2021, p. 40). 
17 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, v. 27, n. 2, abril a junho de 1998. 
18 BOURGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel. In: HEGEL, G. W. F. Enciclopédia 

das ciências filosóficas. Vol. 1. São Paulo: Loyola, 1995. 



 

13 

 

Imediato apontado por Salgado. Nesse sentido, nosso intuito – que se manterá durante todo 

trabalho – não é realizar uma historiografia completa de cada período, mas sim analisar e 

demonstrar histórica e filosoficamente a realização do espírito humano (logos) em cada 

momento, não se atendo à contemplação integral dos eventos históricos e dos pensadores que 

os compõe, mas observando a influência da razão em seu tempo. 

No segundo momento, ou capítulo, partimos para a análise da construção do mundo 

Moderno e a forma na qual o logos se manifesta neste mundo, onde o homem, consciente de 

suas potencialidades toma o mundo como objeto racional de sua própria construção – 

configurando o Estado Técnico e o prelúdio do Estado de Direito. Por fim, no terceiro e último 

momento, chegamos ao tempo presente, a Contemporaneidade. Pretendemos neste capítulo 

articular os elementos trazidos por Salgado em sua análise do Estado Poiético, assim como as 

ideias de Byung-Chul Han, como forma atualização do pensamento hegeliano para os desafios 

do tempo presente.   

I. O PERÍODO CLÁSSICO: FUNDAMENTOS DA RAZÃO OCIDENTAL 

Partir-se-á, neste primeiro momento, de um rápido giro histórico-filosófico que 

pretende se lançar sobre o período greco-romano até a Idade Média. Iniciamos, portanto, 

acompanhando o caminhar da razão Ocidental de seu berço, a civilização grega. Pois, como 

bem aponta Salgado: 

 

Nenhuma forma de vida política anterior, ou fora do Ocidente, conseguiu 

organizar-se na forma harmoniosa do conceito. O mundo greco-romano é para 

Hegel o começo próprio da história do Espírito e o fim que o seu esforço e 

trabalho alcançou no longo período da sua pré-história, que constitui o tempo 

anterior ao nascimento da civilização ocidental. Na verdade, somente a partir 

daí pode-se falar numa continuidade histórica dentro das diferenças que ela 

produz e de uma unidade do Espírito.19 

I.I. O NASCIMENTO DA FILOSOFIA NO OCIDENTE: O LOGOS DA PHYSIS 

E DA POLIS 

A civilização Grega inaugura um momento decisivo no desenvolvimento do Espírito 

ocidental: o afloramento do logos filosófico, que, ao se emancipar da natureza, inaugura uma 

nova relação com o ser, com o mundo e com a própria humanidade. Como nos lembra Jean-

Pierre Vernant, o nascimento da filosofia Grega não se dá como uma simples ruptura técnica, 

 
19 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996, p. 277. 



 

14 

 

mas como uma profunda transformação ontológica no próprio modo de estar no mundo20. Com 

isso, a physis (natureza) torna-se objeto de contemplação racional, uma vez afastada das 

narrativas míticas e submetida às exigências da razão. Salgado identifica neste período, que vai 

da Antiguidade à Idade Média, aquilo que ele chama de Metafísica do Objeto21. Nela, podemos 

“compreender três culturas distintas, mas que se interpenetram: a cultura grega, a cultura 

romana e a cultura cristã”22. 

Contudo, para compreender a magnitude dessa transformação, precisamos primeiro 

entender o mundo que primeiro o logos veio a desafiar, o mundo grego. A civilização grega 

arcaica, ainda de acordo com Salgado, se encontrava e se reconhecia em um vínculo imediato 

com a natureza e o mito (mythos). Nesse mundo, a explicação para a realidade não era buscada 

em causas impessoais ou em princípios racionais, mas na vontade, muitas vezes caprichosa, de 

um panteão de deuses antropomórficos. A “Linha teológica” do pensamento arcaico é, na 

verdade, uma linha “mitopoética”. A realidade é narrada, não explicada. 

Nesse sentido, a expressão máxima dessa cosmovisão é a tragédia grega, a areté 

heroica23. O herói trágico, como Édipo, não é dono de sua própria vida. Ele está, na verdade, 

enredado em um destino indelével (moira)24, uma força impessoal e inescapável que rege 

deuses e homens. Entende-se que o universo não é, em sua essência, racional ou justo, mas sim 

um palco para o cumprimento de desígnios que nos ultrapassam. A realidade e os fenômenos 

 
20 “Essa revolução intelectual aparece tão súbita e tão profunda que foi considerada inexplicável em termos de 

causalidade histórica: falou-se de um milagre grego. Na terra jônica, o logos ter-se-ia desprendido bruscamente do 

mito, como as escamas caem dos olhos do cego. E a luz desta razão, uma vez por todas revelada, não teria mais 

deixado de iluminar os progressos do espírito humano. ‘Os filósofos jônios, escreve Burnet, abriram o caminho 

que a ciência depois só teve que seguir.’” (VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução 

de Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002, p. 110). 
21“Na Metafísica do Objeto, o homem ocidental está preocupado com conhecer a realidade externa, em criar 

definitivamente a ciência com a descoberta da razão demonstradora (episteme). O valor que integra a essência da 

ideia de justiça é a igualdade. As teorias sobre ela construídas nesse período histórico, que têm na igualdade o 

valor central da ideia de justiça na perspectiva da Metafísica do Objeto, são as que vão de Thales de Mileto a Santo 

Tomás de Aquino.” (SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do 

Objeto: a igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 12) 
22 Ibidem, 2018, p. 12. 
23 “Embora presentes desde os primeiros momentos do desenvolvimento da cultura grega, sobressai, no primeiro 

período, segundo a evolução que experimenta essa cultura, a Arete heróica. Nesse momento o homem grego é 

chamado a formar-se como herói do seu povo, a cujo serviço põe a sua vida, ou serve-o sob o risco da morte, na 

defesa da cidade (da pólis)” (Ibidem, 2018, p. 50). 
24 “Linha teológica ou religiosa. É a linha que traça uma nítida divisão e mesmo uma oposição entre o mundo dos 

deuses (theoí) e o mundo dos mortais (thanatoí). Os primeiros são imortais (athánatoi) e bem-aventurados 

(eudaimones), os segundos são efêmeros (ephémeroi), isto é, seres de um dia, e infelizes italaíporoi). O mito grego 

arcaico evoca o assomo orgulhoso (hybris) do homem para se igualar aos deuses e a resposta dos deuses a essa 

pretensão desmedida, inscrita no decreto implacável do destino (moira) que provoca as peripécias e o desfecho 

trágico na vida dos mortais.” (VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: 

Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 28). 



 

15 

 

não são explicados por critérios da razão crítica, mas são narrados teologicamente por uma 

razão estética25.  A natureza (physis), nesse contexto, não é um objeto de estudo, mas um 

domínio sagrado, vibrante de divindades e mistérios. 

É com e contra esse pano de fundo que o “milagre grego” se opera. Como nos lembra 

Jean-Pierre Vernant, o nascimento da filosofia Grega não se dá como uma simples ruptura 

técnica, mas como uma profunda transformação ontológica no próprio modo de estar no mundo. 

O logos emerge como uma nova atitude espiritual. É a audácia de postular que o universo não 

é caótico, que por trás da multiplicidade dos fenômenos existe uma ordem racional, um 

Kosmos, e que essa ordem pode ser apreendida pela razão humana. Nas palavras de Vernant: 

Essa revolução intelectual aparece tão súbita e tão profunda que foi 

considerada inexplicável em termos de causalidade histórica: falou-se de um 

milagre grego. Na terra jônica, o logos ter-se-ia desprendido bruscamente do 

mito, como as escamas caem dos olhos do cego. E a luz desta razão, uma vez 

por todas revelada, não teria mais deixado de iluminar os progressos do 

espírito humano.26 

 

Com isso, a natureza (physis) se dessacraliza, ela deixa de ser apenas o domínio do 

mito para também ser objeto de contemplação racional (razão teorética), uma vez afastada das 

narrativas míticas e submetida às exigências da razão. Como aduz Salgado, “Na esfera teorética, 

a razão mede o teor de verdade do conhecimento”27. 

Essa transição não representa mera substituição de conteúdos narrativos por 

explicações racionais, mas uma transformação na própria estrutura da experiência humana 

diante do real. O mito operava por identificação afetiva e participação ritualística, já o logos, 

ao contrário, instaura a distância crítica, a possibilidade da interrogação e da refutação. Como 

observa Vernant, a emergência da pólis democrática e do discurso público cria as condições 

sociais para esse novo regime da verdade – a palavra deixa de ser privilégio sacerdotal para 

tornar-se instrumento de debate na praça pública28. Talvez, desde aqui, possamos traçar o 

amalgama entre logos filosófico e logos político. 

 
25 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 50.  
26 VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de 

Janeiro: Difel, 2002, p. 111. 
27 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 16. 
28 “O que implica o sistema da polis é primeiramente uma extraordinária preeminência da palavra sobre todos os 

outros instrumentos do poder. Torna-se o instrumento político por excelência, a chave de toda autoridade no 

Estado, o meio de comando e de domínio sobre outrem. Esse poder da palavra - de que os gregos farão uma 

divindade: Peithó, a força de persuasão - lembra a eficácia das palavras e das fórmulas em certos rituais religiosos, 

ou o valor atribuído aos ‘ditos’ do rei quando pronúncia soberanamente a themis; entretanto, trata-se na realidade 

de coisa bem diferente. A palavra não é mais o termo ritual, a fórmula justa, mas o debate contraditório, a discussão, 



 

16 

 

A filosofia pré-socrática inaugura o pensamento racional (o logos) ao buscar na própria 

physis (natureza) a explicação para o cosmos, superando as narrativas míticas. Sua investigação 

centrava-se na determinação da arché – o princípio primordial e fundamento único de toda a 

realidade. Essa “Linha cosmológica” representa o primeiro grande esforço ontológico para 

entender o “ser” da realidade – a questão que movia esses primeiros pensadores, os 

physiologoi29.  

Tales de Mileto, ao postular a água como arché, não o fez com base em um mito, mas 

na observação racional (contemplação): a água é essencial à vida, muda de estado – sólido, 

líquido, gasoso – e parece estar presente em tudo. Anaxímenes, seu sucessor, propôs o ar 

(pneuma), um princípio mais sutil, cuja rarefação e condensação explicariam a formação de 

todos os outros elementos. Uma complexidade maior surge com Heráclito de Éfeso, que 

identifica a arché não com uma substância, mas com um processo: o fogo, símbolo do devir – 

panta rhei 30, “tudo flui”. Para Heráclito, a única coisa permanente é a própria mudança. O Ser 

é um fluxo contínuo, uma “guerra” de opostos – quente/frio, dia/noite – cuja harmonia é regida 

por um logos ordenador, uma razão cósmica. A única coisa que permanece é o devir das coisas31 

Essa busca cosmológica pelo elemento primordial atinge um ponto de inflexão 

antropológico. Em Diógenes de Apolônia, por exemplo, que retoma o ar como princípio, vemos 

uma maturação dessa “Linha antropológica” inicial. Nos dizeres de Lima Vaz: 

Assim, em Diógenes de Apolônia aparece, provavelmente pela primeira vez, 

a idéia do homem como estrutura corporal-espiritual, cuja natureza se 

manifesta na cultura por meio de suas obras. Ele é, pois, um ser ordenado 

 
a argumentação. Supõe um público ao qual ela se dirige como a um juiz que decide em última instância, de mãos 

erguidas, entre os dois partidos que lhe são apresentados; é essa escolha puramente humana que mede a força de 

persuasão respectiva dos dois discursos, assegurando a vitória de um dos oradores sobre seu adversário.” 

(VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de 

Janeiro: Difel, 2002, p. 54) 
29 VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 

30.  
30 “A noção de logos desempenha papel central em seu pensamento, como princípio unificador do real e elemento 

básico da racionalidade do cosmo. Segundo o famoso fragmento: ‘Dando ouvidos não a mim, mas ao logos, é 

sábio concordar que todas as coisas são uma única coisa.’ Assim, tudo é movimento, tudo está em fluxo, mas a 

realidade possui uma unidade básica, uma unidade na pluralidade. Esta ‘unidade na pluralidade’ pode ser entendida 

também como a unidade dos opostos. Heráclito vê a realidade marcada pelo conflito (pólemos) entre os opostos 

(fr.53, 126, 80), conflito que todavia não possui um caráter negativo, sendo a garantia do equilíbrio, através da 

equivalência e reunião dos opostos (fr.10). Assim, dia e noite, calor e frio, vida e morte são opostos que se 

complementam (fr.67, 126). A existência do movimento e da pluralidade do real é parte de nossa experiência das 

coisas, e Heráclito parece ser um filósofo que valoriza a experiência sensível (fr.55). O fogo (pyr) é tomado como 

elemento primordial (fr.30, 31, 66, 90) ou, pelo menos enquanto chama, energia que queima e se autoconsome, 

simbolizando o caráter dinâmico da realidade.” (MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-

socráticos Wittgenstein. Rio de Janeiro: Zahar, 2007, p. 35). 
31 REALE, Giovanni. História da filosofia antiga: I. Das origens a Sócrates. Tradução de Marcelo Perine. 3. ed. 

São Paulo: Edições Loyola, 1993. v. 1, p. 64.  



 

17 

 

finalisticamente em si mesmo e para o qual se ordena, de alguma maneira, a 

própria ordem do kósmos.32 

 

Aqui, a cosmologia começa a se curvar em direção à antropologia. O homem não é 

mais um acidente na physis, mas seu centro teleológico. O kósmos se ordena para o homem, 

que é um microcosmo refletindo a inteligência do macrocosmo33. 

Apesar dos avanços pré-socráticos, sua investigação permanecia vinculada a 

elementos físicos e materiais. Eles buscavam a unidade racional, imanente, por trás da 

multiplicidade caótica das aparências, no entanto ainda respondiam “o que é o ser?” em termos 

de “algo” – água, ar, fogo. Uma transformação decisiva ocorre com Parmênides de Eleia, que 

efetua o primeiro grande “giro ontológico”. Ele desloca a questão da busca pelo elemento 

primordial, a arché, para a questão ontológica do próprio ser. Assim, Parmênides funda a 

ontologia ocidental34 ao colocar a razão, o logos, contra a evidência dos sentidos na busca pelo 

sentido da verdade do ser – do ser do kosmos35. 

A radicalidade de Parmênides reside em estabelecer uma equação fundamental: einai 

(o ser) e noein (o pensar) são o mesmo36. O caminho da verdade (aletheia) exige o abandono 

da confiança nos sentidos, que nos apresentam um mundo de devir, multiplicidade e contradição 

 
32 VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 

31. 
33 “O pensamento de Diógenes estabelece uma linha de transição com a primeira filosofia pré-socrática do século 

VI a.C., dominada pelo problema da physis e da busca do princípio (arché) explicativo do seu movimento e do seu 

vir-a-ser. A individualidade do homem aparece abrigada na majestade da physis e na ordem do mundo e só começa 

a emergir na poesia épica e lírica. A tendência.de pensar o homem segundo a. ordem da natureza. encontra uma 

expressão consagrada na homologia entre a ordem do mundo e a ordem da cidade, dando origem à metáfora celebre 

do macrocosmo e do microcosmo.” (VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São 

Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 31).  
34 “Parmênides ‘inaugura a história da Ontologia grega’, portanto ocidental, que se inicia já na ‘máxima altitude 

especulativa alcançada pela identidade parmenidiana entre o pensar (noein) e o ser (einai)’, então ‘posta diante do 

imperativo absoluto de pensar a verdade como epifania eterna dessa identidade’. Significa dizer que todo o 

processo de desenvolvimento do Espírito do Ocidente se dá, na esfera noética, pela sucessiva divisão posterior 

dessa visão especulativa inicial, até a sua plena explicitação na filosofia especulativa de Hegel, mediatizada por 

todo o percurso histórico da filosofia.” (SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou 

da Metafísica do Objeto: a igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 64). 
35 “Todavia é claro que o ser parmenidiano é o ser do cosmo, imobilizado e em grande parte purificado, mas ainda 

claramente reconhecível: é, por paradoxal que isso possa soar, o ser do cosmo sem o cosmo. A diferença entre esse 

ser e o princípio dos jônicos é evidente. Como o princípio dos jônicos, o ser parmenidiano é ingênito e 

incorruptível, mas não é "princípio" porque não há, para Parmênides, "principiado" E não há, porque o ser, ademais 

de ingênito e incorruptível, é inalterável e imóvel, enquanto o princípio dos jônicos gerava todas as coisas 

justamente alterando-se e movendo-se. E enfim não há princípio, porque o ser é absolutamente igual, 

indiferenciado e indiferenciável, enquanto o princípio dos jônicos gerava as coisas diferenciando-se e 

transformando-se. Assim o ser parmenidiano permanece numa posição ambígua: ele não é mais princípio nem 

cosmo, e no entanto não é ainda diferente do ser do princípio naturalista e do cosmo.” (REALE, Giovanni. História 

da filosofia antiga: I. Das origens a Sócrates. Tradução de Marcelo Perine. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 

1993. v. 1. p. 111-112). 
36 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, 2018, p. 64. 



 

18 

 

– atributos que, para Parmênides, são logicamente impossíveis. O ser é e não pode não ser; o 

não ser não é e não pode ser de modo algum37. Essa exigência lógica rigorosa cria um abismo 

entre o mundo do pensamento – inteligível, verdadeiro – e o mundo da aparência – sensível, 

ilusório. 

Heráclito, contemporâneo de Parmênides, representa a antítese dessa visão. Para ele, 

o ser é devir, a contradição é constitutiva do real, tudo flui – “panta rhei”. A tensão dialética 

entre esses dois pensadores estabelece o problema fundamental que ocupará a filosofia que os 

sucede: como conciliar a exigência parmenidiana de um ser estável e inteligível com a evidência 

heraclitiana da mudança e da multiplicidade? Salgado ilustra magistralmente a essência deste 

debater: 

A contradição entre Parmênides e Heráclito é apenas aparente. O que ocorre é 

que eles observam as coisas sob aspectos diferentes. Heráclito reconhece a 

diferença entre o ser e o pensar, para estabelecer a identidade entre eles. Para 

ele só se pode estabelecer a identidade a partir do momento em que se constata 

a diferença. Procedendo dessa forma, Heráclito encontra a dialética dentro do 

pensamento. Já que o ser é pensar, é preciso descobrir o momento do pensar. 

É aqui que se encontram as raízes do ser e do dever ser. O ideal que o grego 

traça para si é, então, o do dever ser, segundo a fórmula imperativa: “torna-te 

o que és”. Ambos, Parmênides e Heráclito buscam encontrar a unidade na 

diversidade da vida. E a encontram no logos, na razão, enfim no pensar. 

Heráclito eleva a princípio o próprio movimento, porque se as coisas se 

movimentam, é porque têm nelas esse princípio, e esse princípio é o logos, o 

pensamento. Este, o pensamento, é o universal. Parmênides recebe esse 

universal de Heráclito e desenvolve as consequências necessárias que daí 

decorrem. De qualquer modo, há uma diferença no próprio princípio de 

Heráclito com relação ao de Parmênides: neste o pensar ou o logos, que é o 

mesmo ser, é imóvel. Pensar o movimento seria pensar o não ser, e isso é 

impossível. O universal de Parmênides é imóvel, o de Heráclito é movimento. 

Em Parmênides a razão mede analiticamente, em Heráclito, dialeticamente. 

Em Parmênides, a estrutura da razão é de uma lógica binária, em Heráclito, é 

dialética. Naquela o princípio é do terceiro excluído, nesta última é do terceiro 

incluído. Ambas as lógicas são modos de a razão medir e conhecer a 

realidade.38 

 

É nesse impasse que Sócrates consuma o “giro antropológico” – outrora já iniciado 

pelos Sofistas39. Desinteressado das especulações cosmológicas, Sócrates move o foco da 

 
37 “o outro que não é, que tem de não ser, esse te indico ser caminho em tudo ignoto, pois não poderás conhecer o 

não ser, não é possível, nem mostrá-lo pois o mesmo é pensar e ser.” (PARMENIDES. Da Natureza. Tradução, 

notas e comentários de José Trindade Santos. Brasília: Thesaurus, 2000, fragmento 1, B2 e B3). 
38 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 75.  
39 O sofismo é grande expressão, talvez tão importante quanto Sócrates e Platão, como seu oposto, disso que se 

chama de um giro antropológico grego com a máxima de o “homem é a medida de todas as coisas” e que coloca 

tudo submetido ao debate e embate: “São, pois, os Sofistas que irão consumar a inflexão antropológica da filosofia 

grega. A própria designação de sophistês, que engloba o saber teórico e as habilidades práticas, revela que o homem 



 

19 

 

filosofia para o ethos e a Polis. A filosofia desce dos céus para a terra, investigando a natureza 

da virtude (areté), da justiça e da alma humana40. Sua máxima, “Conhece-te a ti mesmo”, não 

é um chamado ao solipsismo, mas a uma investigação racional da essência humana, da 

interioridade presente em cada homem, a psyché (alma), onde habitaria a verdadeira areté41. 

Contra o relativismo dos Sofistas – “o homem é a medida de todas as coisas” a máxima de 

Protágoras –   Sócrates buscava definições universais. Ele acreditava que, através do logos, o 

diálogo racional, a dialética, poderíamos descobrir a verdadeira essência do Bem, do Justo, do 

Belo – essências que não dependem da opinião, mas que são tão reais e imutáveis quanto o Ser 

de Parmênides. 

Platão sintetiza essas heranças. Ele usa a exigência ontológica de Parmênides – a busca 

por um Ser imutável – para responder às questões éticas de Sócrates – a busca por definições 

universais de virtude e justiça. O resultado é a sua metafísica: a verdadeira essência (o Ser) não 

se encontra no mundo material de Heráclito, que é apenas movimento e devir, mas em um plano 

inteligível de Formas ou Ideias (eidos). 

Platão, ao herdar esse impasse, percebe a realidade de forma dual, dividida em duas 

esferas ou dimensões. O mundo sensível, heraclitiano em sua natureza, onde tudo flui e nada 

permanece idêntico a si mesmo, e o mundo inteligível (topos noetós), parmenidiano em sua 

estrutura, onde residem as Formas eternas, imutáveis e perfeitas. As coisas sensíveis são meras 

cópias, mimetizações imperfeitas das formas verdadeiras, mas jamais alcançadas plenamente. 

Como explica Salgado: “A alegoria da caverna desenvolvida no Livro VII, de A República nos 

mostra a existência de dois mundos: um, daqueles que estão aprisionados pelo corpo, o mundo 

sensível, das aparências; o outro, dos que se elevaram até a luz do sol, o mundo inteligível, da 

ciência”42. A filosofia é o doloroso processo de libertação que conduz o prisioneiro para fora 

 
e suas capacidades passam a ser o objeto principal da filosofia. Algumas das idéias diretrizes que irão constituir 

uma constelação conceptual permanente no horizonte da concepção ocidental do homem são formuladas pela 

primeira vez claramente no contexto da Ilustração sofística ateniense.” (Ibidem, 1998, v. 1, p. 32). 
40“Ao longo do séc. V a.C., o problema antropológico sobrepõe-se pouco a pouco ao problema cosmológico como 

centro teórico de interesse na filosofia grega. Essa descida da filosofia do céu para a terra, como se exprimirá 

Cícero, está ligada, sem dúvida, às transformações da sociedade grega aceleradas pelas guerras pérsicas e pela 

consolidação do regime democrático em Atenas e outras cidades. Dois grandes problemas, de resto intimamente 

ligados entre si, aparecem subjacentes à interrogação sobre o homem que passa a solicitar a reflexão filosófica” 

(VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 

31). 
41 Ibidem, 1998, p. 34. 
42 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 107. 



 

20 

 

da caverna, onde, após acostumar os olhos à luz, pode finalmente contemplar o Sol43. O filósofo, 

uma vez contemplando as Formas, tem o dever ético de retornar à caverna para libertar os 

demais, mesmo que isso lhe custe incompreensão ou morte – como ocorreu com Sócrates. 

É a partir desse pressuposto teórico que se faz entender a compreensão ética da 

filosofia de Platão, principalmente em sua concepção da República. Segundo seu raciocínio, 

apenas aqueles que contemplaram o Bem – os filósofos – estariam aptos a governar justamente. 

A República de Platão não é utopia arbitrária, mas consequência lógica de sua metafísica: se a 

justiça é uma Forma objetiva, transcendente às opiniões particulares, então governar bem exige 

conhecê-la, não meramente obter consenso popular44. 

A solução aristotélica é imanentista: a forma não existe separada, mas na própria 

essência (ousia), unida indissoluvelmente à matéria (hyle). Cada ser concreto é um composto 

hilemórfico. A forma não é modelo transcendente, mas princípio interno de organização e 

atualização. A semente contém em potência (dynamis) a árvore que será em ato (energeia). O 

movimento não é ilusão, mas processo de atualização das potências inscritas na própria natureza 

das coisas45. 

Essa reformulação tem implicações éticas e políticas profundas. A virtude não é 

conhecimento de uma Ideia transcendente, mas hábito (hexis) adquirido pela prática (práxis)46. 

Assim, a Polis não deve imitar um modelo ideal externo, mas realizar as potencialidades 

inscritas na própria natureza social do homem. Essa concepção ontológica tem implicações 

diretas para sua concepção antropológica e política47. O que define o homem? Qual é a sua 

“Forma” ou essência? Aristóteles é categórico: o homem é um zôon logikón, um “animal dotado 

do logos”. Aqui, o logos grego atinge sua plenitude. Não é apenas a razão que contempla o 

cosmos (como nos pré-socráticos) ou a alma que busca o Bem (em Platão); é, 

 
43“A alegoria da caverna (A República, Livro VII) é a imagem de que se serve Platão para explicar o conhecimento. 

A saída da caverna para a região do sol é a ‘ascensão da alma à região do inteligível’ ou do conhecimento, a 

emergência do filósofo, ‘do mundo perecível para a essência das coisas.’” (SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia 

de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 112). 
44PLATÃO. A república. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 9.° edição, Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2001, 478a – 480a, p 259-264. 
45 MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos Wittgenstein. Rio de Janeiro: Zahar, 

2007, p. 72-73. 
46 Ibidem, 2007, p. 74-78. 
47 “Ética e Política são assim, para Aristóteles, como tinham sido para Sócrates e Platão — e nisso eles se fazem 

intérpretes de uma das características mais profundas do homem grego o campo por excelência onde se manifesta 

a finalidade do homem coroada pelo exercício da razão ou definida pela primazia do logos. O tratado sobre o 

“viver feliz” (eu zên ou eudaimonía) com que Aristóteles abre o livro primeiro da Ética de Nicômaco leva à sua 

expressão acabada o finalismo moral de Sócrates e é, sem dúvida, um dos textos fundamentais para a compreensão 

da visão clássica do homem.” (VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: 

Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 42). 



 

21 

 

fundamentalmente, a palavra e o discurso – a capacidade de demonstrar, persuadir e, acima de 

tudo, deliberar sobre o bem e o mal, o justo e o injusto48. 

Essa dotação do logos torna o homem, por natureza, um zôon politikón49. O homem 

não é feito para viver isolado, como um animal, nem é autossuficiente, como um deus. Sua 

natureza, sua Forma, seu telos, só se realiza plenamente na comunidade, na Polis. Dessa forma, 

o conceito de Polis não se restringe a apenas uma unidade política, mas é uma expressão do 

próprio Espírito grego50, onde a realização da vida ética se dá no âmbito da coletividade, na 

“bela totalidade ética”51. A ética, o bem do indivíduo, e a política, o bem da cidade, são 

inseparáveis. A liberdade, portanto, não se dá como emancipação individual, mas como 

participação ativa na ordem racional da cidade, em consonância com a ordem do cosmos. 

Nesse sentido, como nos ilustra Joaquim Carlos Salgado, na Polis há uma relação 

imediata entre a vontade ética da comunidade, caracterizando o Estado Ético Imediato, focado 

na realização da Eudaimonia, a felicidade ou “florescimento humano”: 

Ora, a organização política é para Aristóteles o modo pelo qual o homem 

realiza plenamente o seu ser e, por isso, sua felicidade. O Estado tem como 

finalidade realizar a felicidade dos indivíduos, o verdadeiro objetivo da ética: 

a eudaimonia. Realizar as potencialidades do ser humano no sentido de 

realizar a sua perfeição de ser, física e intelectual, é o sentido da vida do 

homem, e isso só é possível no Estado, cuja finalidade é proporcionar que o 

indivíduo realize suas virtudes e natureza, com que adquire a felicidade. Das 

três estruturas sociais que propiciam esse desenvolvimento ou que pelo menos 

estabelecem as bases para a sua realização, a família, a relação de senhorio e 

o Estado, este é o único onde isso é plenamente possível, pois existe para 

realizar a eudaimonia em toda a sua plenitude (família, vida social e política), 

segundo Aristóteles.52  

 

Para Aristóteles, o homem não escolhe entrar na sociedade por cálculo racional de 

vantagens, nem a cidade é instrumento para proteção de interesses privados pré-políticos. Ao 

 
48VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges B. da Fonseca. Rio de 

Janeiro: Difel, 2002, p. 54 
49“Ele é um zôon politíkón por ser exatamente um zôon logikón, sendo a vida ética e a vida política artes de viver 

segundo a razão (katà tòn lógon zên)” (VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São 

Paulo: Edições Loyola, 1998. v. 1, p. 42).  
50 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998, p. 4. 
51 “O ideal da ‘bela unidade ética’ - Nos anos de juventude, o pensamento de Hegel foi marcado pela evocação do 

ideal de ‘totalidade ética’ da polis grega, que unifica sociedade, arte, religião e política na forma do ‘espírito de 

um povo’ (Volksgeist) ou do Espírito na sua verdade imediata.” (VAZ, Henrique C. de Lima. Sociedade Civil e 

Estado em Hegel, Síntese, n.19, 1980, p.21-29, p. 22). 
52SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998, p. 4. 



 

22 

 

contrário: o homem isolado ou é besta ou é deus; a vida propriamente humana – a vida boa (eu 

zen), não apenas a mera sobrevivência (zen) – só é possível na comunidade política53. 

Essa articulação entre ética, política e metafísica é fundamental: a ordem justa da Polis 

reflete e participa da ordem cósmica. A dike (justiça) não é mera convenção humana arbitrária, 

mas virtude totalizante que permeia todos os níveis da do agir humano, em sua particularidade 

e na sua forma de ordenar e estar na “cidade”. Governar justamente significa alinhar a Polis 

com essa ordem racional totalizante54. O desenho do Estado aristotélico, portanto, pode ser 

entendido como momento culminante do logos grego, onde a cosmologia e ontologia (a busca 

pela essência e pela origem), a antropologia (a natureza do homem como ser racional) e a ética 

(a busca pela vida virtuosa) encontram sua realização concreta na vida política55. 

Assim, o pensamento grego clássico, dos Pré-socráticos a Aristóteles, completa um 

passo do caminhar do logos ocidental – da Areté heroica, e a Techné política à Sophia 

científica56. Partindo do mythos e do destino trágico, ergue-se, através do logos, uma 

cosmovisão em que o universo é um Kosmos inteligível, e o homem é um ser racional cuja 

finalidade é compreender essa ordem e realizá-la eticamente na Polis. Assim, se perfaz a “bela 

totalidade ética”, como Hegel nos aduz:  

§ 356 2. O Reino Grego. Este [reino] tem aquela unidade substancial do finito 

e do infinito, mas apenas por fundamento misterioso, reprimido em lembrança 

 
53“Não menos estranho seria fazer do homem sumamente feliz um solitário, pois ninguém escolheria a posse do 

mundo inteiro sob a condição de viver só, já que o homem é um ser político e está em sua natureza o viver em 

sociedade. Por isso, mesmo o homem bom viverá em companhia de outros, visto possuir ele as coisas que são boas 

por natureza.” (ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd Bornheim. 4. ed. São 

Paulo: Nova Cultural, 1991, Livro IX, 9). 
54“Quanto à justiça, pois, que corresponde à virtude total, e à correspondente injustiça, sendo uma delas o exercício 

da virtude em sua inteireza e a outra, o do vício completo, ambos em relação ao nosso próximo, podemos deixá-

las de parte. E é evidente o modo como devem ser distinguidos os significados de ‘justo’ e de ‘injusto’ que lhes 

correspondem, pois, a bem dizer, a maioria dos atos ordenados pela lei são aqueles que são prescritos do ponto de 

vista da virtude considerada como um todo. Efetivamente, a lei nos manda praticar todas as virtudes e nos proíbe 

de praticar qualquer vício. E as coisas que tendem a produzir a virtude considerada como um todo são aqueles atos 

prescritos pela lei tendo em vista a educação para o bem comum. Mas no que tange à educação do indivíduo como 

tal, educação essa que torna um homem bom em si, fica para ser determinado posteriormente, se isso compete à 

arte política ou a alguma outra; pois talvez não haja identidade entre ser um homem bom e ser um bom cidadão de 

qualquer Estado escolhido ao caso.” (ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Tradução de Leonel Vallandro e Gerd 

Bornheim. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991, Livro V, 2) 
55 “Ora, a política mostra ser dessa natureza, pois é ela que determina quais as ciências que devem ser estudadas 

num Estado, quais são as que cada cidadão deve aprender, e até que ponto; e vemos que até as faculdades tidas em 

maior apreço, como a estratégia, a economia e a retórica, estão sujeitas a ela. Ora, como a política utiliza as demais 

ciências e, por outro lado, legisla sobre o que devemos e o que não devemos fazer, a finalidade dessa ciência deve 

abranger as das outras, de modo que essa finalidade será o bem humano. Com efeito, ainda que tal fim seja o 

mesmo tanto para o indivíduo como para o Estado, o deste último parece ser algo maior e mais completo, quer a 

atingir, quer a preservar. Embora valha bem a pena atingir esse fim para um indivíduo só, é mais belo e mais divino 

alcançá-lo para uma nação ou para as cidades-Estados. Tais são, por conseguinte, os fins visados pela nossa 

investigação, pois que isso pertence à ciência política numa das acepções do termo.” (Ibidem, 1991, Livro I, 2) 
56 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018 



 

23 

 

apática, em cavernas e em imagens da tradição, o qual nascido do espírito que 

se diferencia até a espiritualidade individual e à luz do saber é moderado e 

transfigurado em beleza e em eticidade livre e serena. Assim, nessa 

determinação, o princípio da individualidade pessoal eleva-se enquanto não 

está ainda imbuído de si mesmo, porém mantido em sua unidade ideal; - por 

causa disso, em parte, o todo decompõe-se em um círculo de espíritos de povos 

particulares, em parte, por um lado, a decisão última da vontade não está ainda 

colocada na subjetividade da autoconsciência sendo para si, porém colocada 

em uma força que é superior e fora da mesma [autoconsciência] (§ 279 

anotação), e, por outro lado, a particularidade pertencente ao  carecimento não 

é ainda admitida na liberdade, porém é excluída num estamento de escravos.57 

 

Com o declínio de Atenas, vem também o declínio da unidade da ordem grega, 

mergulhando a Hélade em disputas hegemônicas egoístas protagonizadas por Esparta e Tebas. 

Esse processo de dissolução atinge seu ápice trágico com a profanação do santuário de Delfos 

pelos fócios, ato que simboliza não apenas uma violação religiosa, mas o aniquilamento do 

“princípio monárquico” transcendente que unificava os gregos: ao calar o oráculo, assassinou-

se o deus e a autoridade moral da anfictionia58. Diante desse vazio espiritual e político, onde a 

razão autônoma das pólis falhou, o logos grego foi forçado a se render a uma vontade externa 

e unificadora. A Macedônia, sob a espada de Filipe e posteriormente Alexandre, ocupou o lugar 

do oráculo destruído, impondo o fim da independência das cidades e inaugurando uma nova 

ordem59. Assim se dá o mundo em que o Espírito Romano florescerá.  

I.II. DO LOGOS FILOSÓFICO AO LOGOS JURÍDICO 

A tradição romana, que sucede a grega e a incorpora, opera uma transição no logos 

ocidental. Embora herdando o legado filosófico grego – especialmente o estoicismo, que se 

adequava ao seu espírito cosmopolita e imperial – Roma estrutura sua cosmovisão em torno da 

juridicização do mundo60. O logos romano é um logos do direito, da organização institucional, 

da normatividade. Se o grego busca a verdade contemplativa, o romano busca a estabilidade 

 
57 HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do Direito ou Direito Natural e Ciência Política em Compêndio. 

Tradução Parágrafos e Anotações: Paulo Meneses (In Memoriam), Agemir Bavaresco, Alfredo Moraes, Danilo 

Vaz-Curado R. M. Costa, Greice Ane Barbieri e Paulo Roberto Konzen. Tradução Adendos: João A. Wohlfart, 

Márcio E. Schäfer e Thadeu Weber. Porto Alegre, Editora Fênix, 2021, 348. 
58 “Esse ato completou o declínio da Grécia; o santuário estava profanado, o deus, por assim dizer, assassinado; o 

último elo da unidade foi desse modo destruído, e o respeito por aquilo que, na Grécia, havia sido sempre a última 

vontade o seu princípio monárquico- foi excluído, vilipendiado e aniquilado.” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da 

História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008, p. 231). 
59 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 231-236. 
60 VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno. Tradução de Claudia Berliner. São Paulo: 

Martins Fontes, 2005, p. 66-74. 



 

24 

 

prática, a ordem jurídica e a eficácia do poder. A conquista romana da Grécia opera, ilustrada 

na frase de Horácio, uma inversão paradoxal: “Graecia capta ferum victorem cepit” – a Grécia 

conquistada conquistou o feroz conquistador. Roma absorve a filosofia grega, mas a transforma 

segundo seu próprio gênio prático jurídico.61 

Como observa Michel Villey, o direito romano é uma das maiores criações do espírito 

humano, elevando o conceito de justiça a um modelo de ordenação racional do convívio social, 

que transcende o mero arbítrio dos indivíduos62. O Direito romano, não é mera técnica de 

resolução de conflitos, mas expressão da ratio iuris – uma regra da razão que ordena as relações 

humanas segundo critérios de prudência que se manifesta primeiramente na lei63. O jurista 

romano não é legislador que inventa normas arbitrárias, mas prudente que descobre o direito 

(ius) adequado a cada situação concreta, harmonizando tradição, costume e razão natural. 

A grande inovação romana é o conceito de persona iuris – a pessoa jurídica como 

sujeito de direitos e obrigações. Enquanto para o grego o indivíduo só adquire identidade plena 

na Polis, para o romano a subjetividade jurídica confere estatuto objetivo ao indivíduo, 

independentemente de sua participação política imediata. Essa abstração formal, que separa a 

titularidade de direitos da cidadania política ativa, será crucial para o desenvolvimento posterior 

do Estado moderno e da noção de direitos subjetivos. Nas palavras de Joaquim Salgado:  

O que caracteriza a jurística romana como momento decisivo da formação do 

direito ocidental e como teoria do direito suportada em bases filosóficas é o 

deslocamento da ideia de justiça do homem moral da ética grega para a pessoa 

de direito (já em si mesma sujeito de direito), que constituiu o fundamento 

para o riquíssimo desenvolvimento do direito em Roma. É da concepção da 

justiça como um assunto eminentemente jurídico, e não simplesmente moral, 

que se desdobram princípios do direito romano, que são também os do direito 

ocidental, bem como as suas categorias, institutos e técnicas com que se 

construiu o monumental sistema de direito que atravessou os séculos até 

nossos dias.64 

 

Dessa forma, o logos romano completa e transforma e, quiçá, expande o logos grego: 

a universalidade da razão não se manifesta apenas na contemplação filosófica, mas na 

 
61“Contra a pressão cultural do helenismo tentou reagir algum Catão. Mas a língua ductilizou-se, para comportar 

uma nova expressão intelectual e estética. E a Grécia venceu. Mais tarde escreveria Horácio, no tão celebrado 

passo da Epístola a Augusto (Ep. II, I, 156): ‘A Grécia vencida conquistou o feroz vencedor, trazendo as artes ao 

Lácio agreste. Graecia capta ferum victorem cepit et artes intulit agresti Latio.’” (OLIVEIRA, José Lourenço. 

Espírito Mediterrâneo. 2 ed., Belo Horizonte, Editora O Lutador, 1994) 
62 VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno. Tradução de Claudia Berliner. São Paulo: 

Martins Fontes, 2005. 
63 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 237.  
64 Ibidem, 2018, p. 193. 



 

25 

 

ordenação jurídica que permite a coexistência pacífica de povos diversos sob a pax romana. O 

ius gentium (direito das gentes) e o ius naturale (direito natural) representam o ímpeto romano 

de universalizar princípios jurídicos (abstratos) para além das fronteiras de Roma65. Como 

Hegel define: 

§ 357 3. O Reino Romano Neste reino, a diferenciação completa-se até a 

dilaceração infinita da vida ética nos extremos da autoconsciência privada 

pessoal e da universalidade abstrata. Partindo da intuição substancial de uma 

aristocracia frente ao princípio da personalidade livre na forma democrática, 

a contraposição desenvolve-se, segundo aquele aspecto, até a superstição e a 

afirmação de uma violência ávida, fria, e segundo esse, até a corrupção de uma 

populaça, e a dissolução do todo termina na infelicidade universal e na morte 

da vida ética, na qual as individualidades dos povos perecem na unidade de 

um Panteão, todos os [indivíduos] singulares decaem ao nível de pessoas 

privadas e iguais, com direitos formais, os quais, por conseguinte, apenas 

mantêm unidos um arbítrio abstrato, que se impulsiona ao monstruoso.66 

 

Assim, a cultura greco-romana, o mundo antigo, estrutura-se na tensão dialética entre 

o logos filosófico ontológico (logos da imanência) da filosofia grega, orientado à busca da 

verdade e da essência, e o logos jurídico pragmático e normativo da organização jurídica 

romana, voltado à estabilidade e à universalização da vida civil. Da contemplação à ordenação, 

da theoria à iurisprudentia: eis a matriz que funda o Ocidente. Posto isso, partimos então para 

o último momento abarcado pelo “Período Clássico” apontado por Salgado, o Medievo e sua 

transição e confluência da cultura greco-romana.   

I.III. ENTRE O SACRO E O TEMPORAL: O LOGOS DA TRANSCENDÊNCIA 

Com o deslocamento do eixo imperial de Roma para Constantinopla, criou-se um 

vácuo de poder que permitiu à Igreja Católica assumir, no Ocidente, a auctoritas que se esvaía 

das mãos do poder secular do Império, erguendo-se, ali, as bases materiais da religião Cristã. 

Salgado nos aduz nesse sentido:  

[...] Roma ofereceu as bases materiais e espirituais para a implantação e 

desenvolvimento do Cristianismo, que se tornou religião de Roma e, com isso, 

do Ocidente. A infraestrutura civilizacional, com milhares de quilômetros de 

estradas cobrindo todo o Império, vale dizer, o mundo de então, com facilidade 

de trânsito, de comunicação, de recepção das mais diferentes ideias em razão 

do elevadíssimo nível de cultura de Roma aliada às concepções filosóficas 

 
65 “Há, portanto, um trajeto histórico que vai desde o momento em que o romano separa coisa e pessoa, e depois 

formará o conceito de pessoa, de evolução, em primeiro lugar como pessoa de direito privado, pessoa como sujeito 

de direitos de ação e pessoa como sujeito de direitos universais, como o Direito Romano.” (Ibidem, 2018, p. 191).  
66 HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do Direito ou Direito Natural e Ciência Política em Compêndio. 

Tradução Parágrafos e Anotações: Paulo Meneses (In Memoriam), Agemir Bavaresco, Alfredo Moraes, Danilo 

Vaz-Curado R. M. Costa, Greice Ane Barbieri e Paulo Roberto Konzen. Tradução Adendos: João A. Wohlfart, 

Márcio E. Schäfer e Thadeu Weber. Porto Alegre, Editora Fênix, 2021, 348-349. 



 

26 

 

universalistas do estoicismo formaram um campo fértil para a pregação da 

primeira religião que tinha declarada vocação universal, pois se destinava a 

toda a humanidade por serem todos iguais.67 

 

O advento da Idade Média não é simplesmente o fim do logos do Período Clássico, 

mas uma metamorfose da razão ocidental, que flui de um logos da imanência para um logos da 

transcendência – a metafisica ainda anda se encontra externa ao sujeito, voltada ao objeto 

(Metafísica do Objeto68), mas agora esse objeto não está em um princípio imanente natural, 

mas sim em um transcendente (ainda que imanente), Deus. A emergência do cristianismo, na 

confluência entre o helenismo, o direito romano e as tradições judaicas, instaura um novo 

paradigma, onde a verdade não é mais buscada primordialmente na natureza ou na razão 

autossuficiente, mas na revelação e comunhão com o divino, o transcendente. 

A imanência medieval tem por substância a essência do transcendente, do divino. Para 

o logos do medievo, a natureza é, ela própria, reflexo divino, onde a imanência, a naturalidade, 

se conforma em Deus. Com a mudança de um logos da imanência para um logos da 

transcendência, a natureza passa a ser lida como vestigium Dei (vestígio de Deus). A imanência 

do mundo não tem valor em si mesma, mas apenas enquanto revelação do divino. Como ilustra 

Hegel:  

Pela religião cristã, chegou-se à idéia absoluta de Deus em sua verdade, na 

qual também o próprio homem se sente incluído, segundo sua verdadeira 

natureza, dada na intuição determinada de ‘Filho’. O homem, considerado 

finito para si, é também a imagem semelhante de Deus e fonte da infinitude 

nele mesmo; ele é fim em si, tem nele mesmo valor infinito e a determinação 

para a eternidade.69 

 

Como nos ensina Henri de Lubac, a síntese cristã opera uma profunda reorganização 

da experiência humana. O cosmos deixa de ser concebido como fim em si mesmo e passa a ser 

interpretado como criação, cuja finalidade última se encontra além do mundo sensível, na 

comunhão com o absoluto, com Deus70. A ordem da graça sobrepõe-se à mera ordem natural. 

No plano epistemológico, isso significa que a razão, embora preservada e elevada, submete-se 

à fé. O que nos leva à famosa máxima de Anselmo de Cantuária – fides quaerens intellectum71 

 
67 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 233.  
68 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018. 
69 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 282. 
70 DE LUBAC, Henri. Surnaturel: Études historiques. Paris: Aubier, 1946. 
71ANTO ANSELMO. Proslogion. In: Santo Anselmo: Obras Completas. Vol. I. Tradução de Angelo S. e outros. 

Porto Alegre: EST Edições, 2006. 



 

27 

 

(A fé em busca de entendimento) – que expressa bem essa dinâmica: a fé não suprime a razão, 

mas a orienta, dando-lhe um sentido transcendente. É por meio da fé que se pode chegar à 

verdade. 

Na Idade Média, a natureza não é mais concebida como physis autônoma, nem como 

simples objeto de contemplação ou manipulação, mas como criação da razão divina. O ser das 

coisas não se fundamenta mais em sua essência própria, mas na participação no ser divino. 

Nesse sentido, a subjetividade, na Idade Média, não é pensada como autonomia, mas como 

relação. O homem é, antes de tudo, ente submetido a um telos divino. Sua liberdade não consiste 

em autodeterminação, mas em submissão amorosa à vontade divina72. A comunidade não é uma 

convenção entre indivíduos, mas uma expressão da ordem criada. A estrutura social – da 

família, dos feudos, da Igreja e do império – reflete uma ordem sagrada, como ensina Hegel: 

“Assim, a liberdade no Estado é preservada e confirmada pela religião, já que o direito moral 

no Estado é só a execução daquilo que constitui o princípio fundamental da religião”73. Com 

isso, o tempo histórico é subsumido ao tempo escatológico, onde a tarefa da história é fazer 

refletir os princípios religiosos, produzindo a liberdade temporal, e demonstrá-los enquanto 

razão humana74.  A realidade é hierarquizada segundo uma escala ontológica – a scala naturae 

– onde cada ente ocupa seu lugar em uma ordem teleológica voltada para Deus75. 

O Estado medieval não possui autonomia plena. Ele é, antes, uma instância 

subordinada à ordem teológica. O poder temporal é legitimado enquanto reflexo da soberania 

divina, mediado pela autoridade espiritual da Igreja76. A teoria dos dois gládios, desenvolvida 

 
72 “A liberdade grega, que foi a da felicidade e da genialidade, estava condicionada à escravidão e ao oráculo. 

Renasce, agora, o princípio da liberdade absoluta em Deus. O homem não existe mais na relação de dependência, 

mas do amor, na consciência de que ele pertence ao ser divino. Considerando-se os fins particulares, o homem 

determina-se e sabe-se como poder universal de tudo que é finito.” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. 

Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008, p. 282.) 
73 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 283. 
74 Ibidem, 2008, p. 283. 
75 LOVEJOY, Arthur Oncken. A grande cadeia do ser. Palíndromo, 2005. 
76 Os líderes, os conhecedores da vida substancial universal, os mestres dessa vida, aqueles que determinam aquilo 

que é a verdade, e aqueles que proporcionam o usufruto dela, diferenciam-se da comunidade como tal assim como 

os sábios e regentes dos regidos. A liderança que sabe é concedido о espírito como tal; na comunidade, ele é só 

ser em si. Por possuir o espírito dessa forma -ou seja, o espírito como um ser para si e autoconsciente-, a liderança 

é uma autoridade tanto para o espiritual como para o profano; uma autoridade para a verdade e para a relação do 

sujeito com a verdade, ou seja, para que o indivíduo se comporte de acordo com a verdade. Por meio dessa 

diferença, surge no reino de Deus um reino sacerdotal, o qual é essencialmente necessário; mas a razão para a 

existência de um regime de autoridade para o espiritual tem seu fundamento principalmente no fato de que a 

subjetividade humana como tal ainda não se formou. [...] Assim, esse regime espiritual desenvolveu-se num regime 

eclesiástico, como a relação da substância do espírito com a liberdade humana. Acrescenta-se a essa organização 

interior o fato de a comunidade obter uma certa exterioridade e uma posse real. Com a posse do mundo espiritual, 

a comunidade está sob proteção especial, e a consequência disso é que a Igreja não precisa pagar nenhum imposto 

estatal e os clérigos são excluídos da jurisdição temporal. Junta-se a isso o fato de que a própria Igreja providencia 



 

28 

 

no contexto medieval, simboliza bem essa articulação: o papa detém o gládio espiritual e o 

imperador o gládio temporal, ambos ordenados ao bem das almas77. Assim, “a história das 

ideias políticas na Idade Média é, em grande medida, a história dos conflitos entre essas duas 

teorias de governo”78. O direito, herdado do modelo romano, é cristianizado pelas escolas 

católicas – em especial a patrística, dando origem ao Direito Canônico e às formas jurídico-

políticas que vão estruturar o mundo feudal79. A Reforma Gregoriana, conduzida pelo Papa 

Gregório VII, buscou assegurar a autonomia da Igreja face ao poder imperial80, inspirando-se 

profundamente na teologia política de Santo Agostinho sobre a primazia da Cidade de Deus81. 

Santo Agostinho vai entender, ao separar a Cidade dos Homens, o poder do Estado e a Cidade 

de Deus82, que nessa relação o poder do Estado só se faz legitimo se em prol da Cidade de Deus. 

O Estado se justifica pela sua finalidade sagrada de, pelo poder, orientar os homens à Cidade 

 
a administração de suas posses e de seus indivíduos. Conseqüentemente, араrece na Igreja a situação contrastante 

na qual apenas o particular e o poder do imperador estão do lado temporal;” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da 

História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008, p. 281). 
77 ULLMANN, Walter. Princípios de Gobierno y Politica en la Edad Media. Editorial Revista de Occidente: 

Madrid, 1971, p.23. 
78 “l’histoire des idées politiques au Moyen Age est, dans une très large mesure, l’histoire des conflits entre ces 

deux théories du gouvernement” (BURNS, James Henderson (dir.). Histoire de la Pensée Politique Medievale 

350- 1450. Paris: Presses Universitaires de France, 1993, p. 6). apud (SANTANA, Débora Galvão de. O 

pensamento político dos reis: análise das concepções políticas veiculadas por D. Duarte e D. Pedro (Portugal – 

Século XV). 2010. 143 f. Dissertação (Mestrado em História Social) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 

2010, p. 19.) 
79 “A Escola de Bolonha não surgiu da iniciativa de burgueses ou nobres, mas da Igreja: foi a duquesa Matilde da 

Toscana, apoiadora de Gregório VII, que convidou seu vassalo Irineu para ensinar, em seu território, o Direito 

Romano. O que se objetivava era o desenvolvimento de instrumentos que conferissem legitimidade e eficácia ao 

novo modelo de exercício de poder aberto pela Reforma Gregoriana. O Código Justiniano serviu como ferramenta 

para que a Igreja propulsionasse a codificação de seu próprio corpo normativo. Poderíamos, mesmo, dizer que a 

retomada da filosofia grega (e, antes de mais, de Aristóteles) desenvolvida no período teve como finalidade, 

originalmente, elaborar técnicas exegéticas que possibilitassem a leitura e a interpretação de referido corpo 

normativo.” (LMEIDA, Philippe Oliveira de. Raízes medievais do Estado moderno: a contribuição da reforma 

gregoriana. (Dissertação, Mestrado) Belo Horizonte: Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Direito da 

UFMG, 2013, p. 160). 
80 ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Raízes medievais do Estado moderno: a contribuição da reforma gregoriana. 

Belo Horizonte: Programa de Pós-Graduação da Faculdade de Direito da UFMG, 2013; V. também ALMEIDA, 

Philippe Oliveira de. A historiografia da filosofia medieval, a forma teocrática de governo e o humanismo do 

século XIII: considerações a partir de Walter Ullmann. Theoria (Pouso Alegre), v. VIII, p. 36-57, 2016.   
81 “Santo Agostinho pode ser considerado a consciência desses dois modos de manifestação do absoluto na cultura 

ocidental: a religião cristã e o Estado romano. Mostra uma cisão profunda desse absoluto imanente nas categorias 

histórico-filosóficas da Cidade de Deus e Cidade dos Homens, o Estado. Ambas na busca da paz: a paz de Cristo 

na Cidade de Deus e a paz de Augusto na Cidade dos Homens. Daí em diante, a Cidade de Deus, a Igreja católica, 

isto é, universal, é que terá para ele o poder de realizá-la, uma vez que o Estado se mostrou sempre como o senhor 

da guerra.” (SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a 

igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 182-183). 
82 “Caim, o primeiro a nascer dos dois pais do género humano, pertence à cidade dos homens; e Abel, o segundo 

pertence à cidade de Deus.” (AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus: volume II (Livro IX a XV). Tradução, 

prefácio, nota biográfica e transcrições de J. Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2000, p., 

1324) 



 

29 

 

de Deus, onde se faz possível a realização da verdadeira felicidade83 – eis o fim ético do Estado 

medieval. Assim, a Reforma Gregoriana se dá neste ímpeto de colocar a Igreja como guia do 

poder secular que. Como nos mostra Hegel: 

[...] Gregório quis libertar a Igreja da situação de dependência e submissão. 

Ele também fez outras exigências ao poder secular: a transferência de 

benefícios a um novo incumbido deveria ocorrer pela ordenação de um 

superior da Igreja, e só o papa poderia dispor dos imensos bens do clero. A 

Igreja queria, como poder divino, dominar o mundo, partindo do princípio 

abstrato de que o divino é superior ao mundano. O coroamento do imperador 

cabia ao papa, e o imperador tinha que jurar, na coroação, que sempre 

obedeceria ao papa e à Igreja. Países e Estados inteiros, como Nápoles, 

Portugal, Inglaterra e Irlanda, tornaram-se vassalos formais do Papa. A Igreja 

tornou-se, dessa forma, autônoma; os bispos constituíam sínodos nos diversos 

países, e nessas convocações o clero tinha um foro permanente. Assim, a 

Igreja tinha grande influência nos assuntos seculares, intervinha 

arrogantemente no coroamento dos príncipes, era intermediadora das forças 

na guerra e na paz. 84 

 

A ruptura com a cosmovisão clássica se consuma na centralidade da transcendência. 

Se na Grécia a razão buscava a verdade no kosmos e no ser85, e em Roma a justiça no direito, 

na Idade Média a verdade e a justiça se constituem no ordenamento da igreja, de Deus86. A 

realidade é interpretada como sinal, como sacramento, como vestígio da presença divina. A 

filosofia do medievo, longe de ser mera repetição dogmática, realiza um exercício de 

racionalização da fé, cujo nascimento se dá na patrística e, quiçá, o apogeu nas sínteses 

escolásticas de Tomás de Aquino, Boécio, Duns Scot, entre outros. 

O Estado Ético Imediato se constitui, assim, sobre esse período que desenvolvemos 

como “Período Clássico”, da Polis Grega, ao Império Romano e ao Estado Medieval. Em cada 

um desses períodos o Estado tem como legitimidade o a realização do fim ético e o bem da 

comunidade. Nos Gregos a Eudaimonia no bem da Polis, nos Romanos com a garantia do justo 

 
83 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, v. 27, n. 2, abril a junho de 1998, p. 4 
84HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 316. 
85 “Dos gregos, mencionamos que a lei que existia para o seu espírito era: "conhece-te". O espírito grego era a 

autoconsciência, mas daquela limitação, tendo o elemento natural como ingrediente essencial. O espírito reinava, 

mas a unidade dos dominantes e dominados era ainda a natural: ele se manifestava determinado em uma multidão 

de divindades populares e de deuses, e era representado pela arte, em cuja esfera o sensível é elevado parcialmente, 

ou seja, pela forma e configuração, mas não até o puro pensamento.” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. 

Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008, p. 271-272). 
86 “A identidade entre o sujeito e Deus veio ao mundo quando o tempo havia chegado, e a consciência dessa 

identidade é o conhecimento de Deus em sua verdade. O conteúdo da verdade é o próprio espírito, o movimento 

vivo em si mesmo. A natureza de Deus, ou seja, o puro espírito em si, manifesta-se para o homem na religião 

cristã.” (HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 274). 



 

30 

 

por meio do direito e no medievo com o Estado que se constitui como forma de salvação do 

homem ao orientá-lo para a Cidade de Deus87.  

No entanto, a partir dos séculos XIV e XV, as bases do mundo medieval começam a 

sofrer fortes abalos. A crise da escolástica, as guerras, as pestes, a reforma religiosa e o 

ressurgimento do pensamento humanista colocam em xeque a hegemonia do paradigma 

teológico. O processo de secularização, que será uma das marcas da Modernidade, tem aqui 

seus germes na reforma Luterana que se insurgia no século XVI. Como diz Hegel: 

Foi com razão que a Reforma luterana voltou-se contra esse dogma. Lutero 

suscitou a idéia de que a hóstia é apenas uma coisa, e que Cristo só é recebido 

pela fé nele; a hóstia seria um mero objeto exterior, não possuindo valor maior 

que o dos outros objetos. O católico ajoelha-se perante a hóstia, e assim algo 

exterior se torna algo sagrado. O sagrado, no sentido de coisa, tem caráter 

exteriorizado; dessa forma, pode ser apoderado por um outro contra mim, 

pode estar em mãos estranhas, já que o processo não se dá no espírito, mas é 

mediado pela coisa. O bem supremo do homem está em outras mãos. Aqui 

surge uma divisão entre aqueles que o possuem aqueles que necessitam 

recebê-lo de outros, entre o clero e os leigos. Os leigos estão alienados do 

divino. Essa é a desunião absoluta na qual a Igreja estava envolvida na Idade 

Média, e ela surgiu do fato de que o sagrado era entendido como algo 

exterior.88 

A estrutura eclesiástica promoveu uma alienação do sujeito ao isolá-lo da esfera 

sagrada, estabelecendo o clero como mediador indispensável entre a humanidade e o divino. 

Nesse contexto, a relação direta com Deus tornava-se impossível ao leigo, que dependia 

obrigatoriamente da intercessão de figuras santificadas e da hierarquia clerical para acessar o 

transcendente89. Se perfaz o que Hegel vai conceber como sendo o momento da consciência 

infeliz90. O colapso da ontologia da transcendência abre espaço para o retorno da imanência, 

mas agora sob novas bases: não mais a physis dos gregos, nem a pietas dos romanos, mas o 

sujeito, a razão autônoma, que inaugura a Modernidade91. Nas palavras de Hegel: 

 
87 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais. Belo Horizonte, v. 27, n. 2, abril a junho de 1998, p. 3-5. 
88Ibidem,2008, p. 317.  
89Ibidem,2008, p. 317. 
90 “A consciência infeliz, que na Fenomenologia encontra a sua encarnação histórica no judaísmo e em uma parte 

da idade média cristã, é, com efeito, a consciência da vida como a infelicidade da vida. O homem elevou-se acima 

de sua condição terrestre e mortal; ele não é mais que o conflito do infinito e do finito, do absoluto que ele colocou 

fora da vida, e de sua vida reduzida à finitude. Este conflito é a expressão do romantismo e da própria filosofia 

hegeliana, aquele que corresponde ao dilaceramento e à cisão e que precede toda unificação e toda reconciliação.” 

(HYPPOLITE, Jean. Introdução à Filosofia da História de Hegel. Tradução de Hamílcar de Garcia. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1971, p. 24). 
91 “O Estado moderno nasce no exato momento em que o ordenamento jurídico deixa de ser visto como o reflexo 

espontâneo da ordem do cosmos na organização da cidade – ordem catalisada, por analogia natural, pelas mais 

diversas instituições –, e passa a ser entendido como o produto de uma decisão, contingente, que tem, em si e por 

si, a capacidade de determinar o justo e o injusto. Sociedades tradicionais não desconsideram o Direito Positivo – 

mas o vêem como um desdobramento do Direito Natural. O Estado moderno esvazia o substrato metafísico em 



 

31 

 

O céu do espírito abre-se para a humanidade. Ao sossego do mundo na 

organização estatal estava ligado um outro desenvolvimento do espírito, mais 

abrangente e mais concreto, em direção a um humanitarismo mais nobre e 

sublime.92 

 

II. DA UTOPIA À FRAGMENTAÇÃO: O ESTADO DE DIREITO NA 

TRANSIÇÃO DO MODERNO AO CONTEMPORÂNEO  

Essas crises convergentes – epistemológica, institucional, material – preparam o 

colapso do paradigma medieval. A Reforma protestante, ao negar a mediação eclesiástica e 

afirmar o sacerdócio universal dos fiéis e a sola scriptura, rompe definitivamente a unidade 

cristã ocidental93. O homem medieval, que habitava um cosmos ordenado onde cada coisa 

possuía lugar e sentido definidos, vê-se lançado em um universo problematizado, no qual as 

certezas tradicionais vacilam. 

O cosmos deixa de ser livro simbólico em que se lê a glória divina para tornar-se 

matéria neutra, disponível à manipulação técnica. A physis grega retorna, mas agora não como 

ordem contemplável, e sim como recurso explorável. A razão não mais se submete à revelação, 

mas reivindica autonomia absoluta. Na Modernidade se tem um giro metafísico. O período 

Clássico, compreendido por Salgado como sendo regido por uma Metafísica do Objeto, dá lugar 

na modernidade ocidental a uma Metafísica do Sujeito. Nos dizeres do professor Salgado: 

A Metafísica do Objeto, que termina sua faina na esplendorosa Metafísica 

tomásica, cede a uma inflexão do sujeito cognoscente para dentro de si 

mesmo, a fim de, sem pressupostos, desconfiar da verdade exibida pelo objeto 

do conhecimento, de aparente evidência, e buscar uma evidência radical e 

inquestionável, o eu penso, prescindindo do sensível e instalando-se 

totalmente na razão. Se se pergunta qual a disposição da natureza mais bem 

distribuída entre os seres humanos, por certo ter-se-ia como resposta o bom 

senso, essa espécie de interior profundo que esses seres trazem em si, pelo 

qual Descartes resgata, através de uma análise profunda e exaustiva, a única 

evidência inconteste, o cogito e, por inferência imediata, o sum. O princípio 

 
que se amparava o jusnaturalismo tradicional. É o próprio Estado soberano que investe de legitimidade o Direito 

por ele instituído”. (ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Raízes medievais do Estado moderno: a contribuição da 

reforma gregoriana. (Dissertação, Mestrado). Belo Horizonte: Programa de Pós-Graduação da Faculdade de 

Direito da UFMG, 2013, p. 28.) 
92 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008, p. 339. 
93 “Em todo caso, a cisão religiosa do século XVI é rica em consequências para o direito. Tocamos inclusive aí 

numa das chaves da ciência do direito comparado. O mundo ocidental se divide, a partir do século XVI, em grandes 

nações católicas (a Itália; a Espanha; a França) e países predominantemente protestantes, quer luteranos (a 

Alemanha; os países escandinavos), quer calvinistas (Países Baixos; Suíça; uma parte do vale do Reno; Escócia; 

uma parte dos Estados Unidos). Eles não pensam o direito da mesma maneira. Lançaríamos muita luz sobre os 

sistemas jurídicos comparados desses diversos países se conseguíssemos entender o que implicam o luteranismo, 

o calvinismo etc. em termos de princípios do direito.” (VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico 

Moderno. Tradução de Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p. 302) 



 

32 

 

ontológico é agora o eu, mas como o que pensa livremente, portanto se põe 

como causa sui, ou seja, sujeito. Trata-se da mais radical e mais profunda 

mudança na Filosofia. O eu (ego) é posto como primeira substância a dar 

fundamento a tudo o que existe, pois nele se assenta a essência, o cogito (ou a 

razão), e a existência, o sum. É posto como subjectum da essência e da 

existência.94 

 

Assim se perfaz o palco para o projeto moderno: o homem como ordenador de si 

mesmo, a razão como fundamento autossuficiente, o progresso histórico como destino secular. 

Deus não morre instantaneamente – será longa agonia que se estende de Descartes a Nietzsche 

– mas o processo de secularização, uma vez iniciado, revela-se irreversível. A transcendência 

medieval cede lugar à imanência moderna, mas esta, como veremos, carrega suas próprias 

contradições e conduzirá a novas crises. 

II.I. LIBERDADE, IGUALDADE E FRATERNIDADE: O HINO DA UTOPIA 

MODERNA  

A Idade Moderna é compreendida, pela historiografia em geral, como o lapso temporal 

referente a meados do século XV e fim do século XVIII. Nesse sentido, toma-se como base 

para tal delimitação os eventos históricos, marcos temporais, por esse período abarcados. No 

entanto, tal delimitação, fundada apenas, ou em sua maioria, nos objetos materiais da história, 

parece um tanto quanto arbitrária e rasa para uma análise filosófica apropriada de um conceito 

de “Modernidade”. Pois, como nos adverte Hegel, é preciso compreender filosoficamente a 

história, ao mesmo tempo que se compreende a filosofia historicamente.95  

A partir dessa compreensão, José Luiz Borges Horta parte de uma concepção de uma 

constelação de Modernidades, reconhecendo a renascentista, a iluminista, a especulativa e a 

fragmentária, dessarte, compreendendo o período Moderno, pelo menos, entre os séculos XIV 

e XIX96. A vista das duas perspectivas, Renan Victor Boy Bacelar reconcilia as duas 

perspectivas em uma concepção, do que podemos dizer ser, uma Modernidade entendida 

enquanto processo do “caminhar da razão humana na história”. Assim, a Modernidade é então 

 
94 SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. 

Belo Horizonte: Del Rey, 2018, p. 243. 
95 HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2008. 
96 HORTA, José Luiz Borges, Sobre a constelação de Modernidades. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz 

Borges (organização). Razão e Poder: (re)leituras do político na filosofia moderna. Belo Horizonte: Initia Via, 

2016. 



 

33 

 

tida como “o novo paradigma que emerge no campo das ideias e no plano das mentalidades”97 

e “se torna estrutura de um universo simbólico quando a razão [...] se torna ‘instância reguladora 

do sistema simbólico da sociedade’”98. Diante disso, valendo-se de uma leitura de Henrique 

Cláudio de Lima Vaz, Bacelar intui a base na qual o desenvolvimento dessa contemplação de 

uma Modernidade há de se pautar: uma “fenomenologia da modernidade”99, a análise da 

influência das ideias do meio intelectual na estrutura social, nas instituições, nos valores, nas 

crenças e, por fim, na mentalidade coletiva.100.   

Posto a forma pela qual iremos compreender o conceito de Modernidade no presente 

trabalho, voltamo-nos à reflexão do que difere a razão Moderna da que a antecede, a razão 

Medieval. A mudança de paradigmas da Modernidade ocorre, significantemente, no 

pensamento filosófico, que antes, no Medievo, residia intrinsecamente correlato às 

pressuposições metafísicas e transcendentais da religião.  

Em vista disso, em sua tese, Bacelar nos propõe três aspectos fundamentais da 

concepção de Modernidade em sua transição do juízo Medieval: I) um relacionado a 

objetividade, referindo-se à tecnicização da natureza; II) outro atrelado às relações 

intersubjetivas, referindo-se ao processo de individualização; III) e outra correlata a 

transcendência, na ideia de uma autotranscedência humana101.  

Dessa maneira, na Modernidade, em um primeiro momento, os avanços técnicos e 

científicos provocaram um significativo movimento de remodelação da ótica humana em 

relação aos fenômenos naturais. A passagem do mundo natural para o mundo técnico, como 

nos ensina Bacelar, não é processo exclusivo da Modernidade, mas é nela que se torna decisivo 

a disruptura da passividade humana frente ao natural. Dessarte, se antes os fenômenos naturais 

eram percebidos de forma transcendental, imanente de algo divino, como se a ordem da 

realidade estivesse atrelada a uma “amarra metafísica”102, na Modernidade, essa perspectiva é 

 
97 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte, 2023, p. 122.  
98 Ibidem, p. 129. 
99 Ibidem, p. 123. 
100 VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Escritos de Filosofia VII: raízes da modernidade. São Paulo: Edições Loyola, 

2002. 
101 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte, 2023, p. 129. 
102 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte, 2023, p. 147. 



 

34 

 

subvertida pela razão, pela matematização da natureza103, tornando, assim, essa realidade não 

apenas palpável para o homem, como também objeto de seu projeto de Modernidade. Nesse 

sentido, no saber de Karine Salgado, na modernidade o homem “tem diante do mundo uma 

nova visão, de domínio, de controle e, acima de tudo, de determinação e prescrição”104.   

Concomitantemente, já no segundo aspecto, o intersubjetivo, o pensamento filosófico 

se volta ao próprio homem, à cultura, à sua tradição e sua história. Destarte, a concepção e a 

percepção do tempo são reestruturadas e confiscadas do mito religioso: “O tempo se torna 

histórico e a ordem histórica é pensada segundo a matriz da diferenciação noética105 da 

consciência [...]”, ou seja, “todo tempo, inclusive o sacro, passa a ser submetido aos códigos 

próprios do universo simbólico da razão” 106. Dessa forma, a Modernidade se consuma como 

projeto de emancipação humana, por meio de sua potência e razão, de todos os meios, interiores 

e exteriores, de servidão107. Ou seja, na Modernidade, há um profundo momento de 

introspecção da experiência humana, que busca em seu desígnio, impulsionado pela Ilustração, 

dispor como utilidade máxima de seu projeto, a liberdade: “Os fins são humanos, pelo homem 

e para o homem. Os meios também”108. Dessa forma, institui-se na Modernidade a sua principal 

ideologia: o Individualismo.   

Durante a Modernidade há uma intensificação da busca pela autocompreensão e 

realização plena. Os indivíduos não possuem apenas potencialidades (em-si) e tomam 

 
103. Mayos vai definir este período, inserido em uma tradição físico-matemática, como sendo constituído por uma 

Razão Geométrica que se desenvolve em três momentos em sua relação com o sujeito. No primeiro momento o 

sujeito não constitui a realidade, apenas a descobre. A matemática é vista como a linguagem intrínseca do universo, 

cabendo ao homem lê-la (exemplificado por Kepler e Galileu). No segundo sujeito ganha protagonismo. Embora 

as verdades matemáticas sejam eternas, elas dependem da capacidade do sujeito de captar evidências e questionar 

a ordem natural. A verdade passa a fundamentar-se a partir do sujeito (Descartes). Destaca-se por grande influência 

nesse período o pensamento de René Descartes, cujo “Discurso do Método”, serviu como guia prático para o 

desenvolvimento do pensamento moderno, inclusive galgando um caminho que mais tarde os pensadores do 

Iluminismo iriam percorrer. Por fim, a matemática deixa de ser um dado externo e passa a ser considerada uma 

construção do próprio sujeito. Ela é vista como uma condição interna da sensibilidade e intuição (Kant) ou como 

uma construção racional coerente em si mesma (Leibniz). (MAYOS SOLSONA, Gonçal. Modernidad y 

racionalidade. Razón geométrica versus Razón Dialéctica. Macrofilosofia de la Modernidad. Rota: dLibro, 2012, 

p. 52-53). 
104SALGADO, Karine. Ilustração e dignidade humana. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. 

História, Estado e Idealismo Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 35. 
105 “A dimensão noética, entendida como a esfera espiritual da consciência humana em uma perspectiva 

antropológica, constitui a capacidade inerente ao ser humano de reflexão sobre si mesmo e sobre a realidade ao 

seu redor. É nessa dimensão da razão humana que residem os fenômenos distintamente humanos”. (Frankl, V. A 

Vontade de Sentido. São Paulo: Paulus, 2011.) 
106 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte, 2023, p. 128. 
107Ibidem, 2023, p. 147  
108 SALGADO, Karine. Ilustração e dignidade humana. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. 

História, Estado e Idealismo Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 36. 



 

35 

 

consciência delas (para-si), mas também buscam integrar essas dimensões, alcançando o 

momento em que essência e a autoconsciência estão unificadas, uma vez que a liberdade não 

está mais concebida e contida na esfera do indivíduo – como mero arbítrio, mas alcança e se 

efetiva racionalmente e historicamente na coletividade109, universalizando-se no Estado de 

Direito (Rechtsstaat) – liberdade concreta. Assim, revela-se a realização do Espírito Ocidental 

– seu Telos: a efetivação da Liberdade por meio da Dignidade Humana e dos Direitos 

Fundamentais110. Eis a Utopia111 que a Modernidade Ocidental delega ao seu projeto cultural 

civilizatório: o Estado de Direito112. A realização da Liberdade é o grande projeto, a grande 

Utopia Ocidental que se materializa na figura do Estado de Direito. Desde Roma, a cultura 

ocidental já busca integrar à universalidade o conceito da Liberdade. O que em Roma vai se dar 

no esforço da ius gentium – na tentativa da construção de uma igualdade universal objetiva – 

que se continua no esforço do Cristianismo da consolidação de uma fé humana – uma 

fraternidade universal, deságua na Modernidade com a concepção dos Direitos Humanos 

Fundamentais.  

Assim, passamos para o último aspecto da construção do conceito de Modernidade, o 

transcendental. A concepção do homem moderno frente a realidade metafísica transcendental, 

que abarcava profundamente a razão humana nos séculos que o antecedem, sofre uma profunda 

mudança, fruto, mas também objeto, dos processos subjetivos e intersubjetivos já mencionados. 

Iniciada por Descartes, a revolução metafísica se incorpora na Modernidade com a pretensão 

de afastar do ideário moderno o conceito de uma causalidade divina. Assim, a sociedade 

 
109 “E no momento de volta para si, de si para si, eis o modo mais autêntico de manifestação da liberdade, enquanto 

interioridade radical. Eis porque a tarefa ingente da Filosofia é a reflexão sobre a liberdade, ou seja, ‘unir 

dialeticamente Liberdade e Razão é a única tarefa da Filosofia’, na expressão de Lima Vaz.” (SALGADO, Joaquim 

Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica do Objeto: a igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 

2018, p. 13). 
110 “Nesse mundo em que o ser-para-si do indivíduo comunga com o ser-em-si da coletividade, em que se afastaram 

todas as diferenças ou oposições, em que o Estado Universal se volta para o particular e o particular tem o seu 

ideal e o seu trabalho dirigidos para o Estado, neste mundo é que se mostra o Espírito como o ‘um eu que é um 

nós e um nós que é um eu’. Finalmente no Estado Universal é possível o pleno reconhecimento do homem, ou, 

por outra, dar-se a plenitude do ser humano pois que ele só é humano na medida que é reconhecido como tal por 

todos os homens. Realiza-se então a individualidade que é o reconhecimento universal do ser humano em 

particular, o qual, por sua vez, reconhece todos os outros.” (SALGADO, Joaquim Carlos. O Aparecimento do 

Estado na “Fenomenologia do Espírito” de Hegel. Belo Horizonte: Revista da Faculdade de Direito - 

Universidade Federal de Minas Gerais, n. 17, p. 178 – 193, 1976, p.192). 
111 “A utopia desempenha função pedagógica: em um contexto de descoberta da consciência histórica, oferece uma 

contra-história, uma história alternativa, caminhos não percorridos (mas percorríveis) que, desocultados, nos 

permitem reavaliar escolhas até então encaradas como inevitáveis. Expande a esfera do possível, apurando a 

percepção da plasticidade humana.” (ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Crítica da razão antiutópica: Inovação 

institucional na aurora do Estado moderno. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade 

de Direito, Belo Horizonte, 2016, p. 198). 
112 HORTA, José Luiz Borges. História do Estado de Direito. São Paulo: Alameda, 201.  



 

36 

 

moderna passa por um processo de secularização intenso, não apenas em sua cosmovisão, mas 

também em suas instituições sociais, culturais e políticas, “a secularização representa uma 

independência da sociedade e da política em relação à autoridade religiosa”113. A percepção de 

um mundo onde o sobrenatural e o divino exercem sua vontade e impõem sua ordem é quebrada 

e suplantada pela razão técnica científica, imanente à Modernidade. 

Posto o conceito de Modernidade, ocupamo-nos, agora, a refletir o ponto culminante 

de toda a construção da Modernidade: o Estado de Direito. Assim sendo, o Estado de Direito, 

entendido como “o caminhar histórico do Espírito rumo à plena liberdade do homem”114, 

consagra os direitos fundamentais da pessoa humana na modernidade. O racionalismo moderno 

permitiu ao homem conhecer e operar a realidade por meio da razão. Liberto das “amarras 

metafísicas” o homem passa a ser quem impera sua vontade no mundo, inclusive sobre si 

mesmo.   

Assim, na Modernidade, o Estado “é obra humana, não de um destino indelével ao 

qual o homem está submetido inexoravelmente e, portanto, é responsabilidade do homem 

construí-lo em consonância com os fins eleitos por essa mesma mente”115. Na concepção de 

Joaquim Carlos Salgado, na modernidade o Estado, em um primeiro momento, se dota de um 

caráter técnico extremamente infundido em sua gênese. O Estado Técnico Moderno116, como 

vai denominar Salgado, toma investidura da legitimação técnica do poder do Estado. Com 

Maquiavel, a manutenção do poder torna-se o fim último da ação política, “o poder pelo poder”, 

e não “para” alguma finalidade – o fim do poder é em si mesmo. Dessa forma, como demonstra 

Karine Salgado, a “phrónesis aristotélica, que evoca um governante capaz de encontrar os 

meios adequados para a direção do fim moral da comunidade, para o bem comum, [...] cede 

lugar, na Modernidade, para um Estado técnico”117 onde a racionalidade, desvinculada de 

qualquer tradição, se faz corpo e essência da legitimidade do Estado.  

 
113 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte,2023, p. 162. 
114 HORTA, José Luiz Borges. História do Estado de Direito. São Paulo: Alameda, 2011, p. 193. 
115 SALGADO, Karine. Ilustração e dignidade humana. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. 

História, Estado e Idealismo Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 36. 
116SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998, p. 5. 
117SALGADO, Karine. Ilustração e dignidade humana. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. 

História, Estado e Idealismo Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 32. 



 

37 

 

Dessarte, em um segundo momento da Modernidade, a eticidade e os valores são 

recuperados e reincorporados ao espírito do Estado Moderno. De acordo com Salgado 118, esses 

valores são restaurados a partir da Revolução Francesa. A partir disso, o poder do Estado passa 

a ser legitimado não mais apenas por sua racionalidade e capacidade técnica de se manter 

(virtu), mas, por sua origem, técnica e finalidade. O Estado, como desenvolvimento lógico do 

Espírito Objetivo, integra e transcende os momentos dialéticos essenciais deste (Direito 

abstrato, Moralidade e Eticidade), superando as formas comunitárias da Eticidade, 

nomeadamente a Família e a Sociedade civil119. A partir disso, com o auxílio da lógica de 

Bacelar, “Esse processo de valorização do homem em sua interioridade culmina também no 

moderno conceito de dignidade humana, chave para a compreensão do giro filosófico que 

progressivamente vincula a vontade soberana, Direito e ética dos direitos fundamentais”.120 

Como dito antes, na Modernidade as consciências se voltam ao individual, negando a 

tradição e os valores culturais e sociais, possibilitando a consolidação de um Estado Técnico, 

que também busca se distanciar desses. No entanto, as consciências, “não ficam estancadas, 

confinadas ao foro íntimo, e eclodem, sobretudo no século XVIII, exigindo novas mudanças, 

externando valores considerados fundamentais”121. Se dá, alicerçado nesse novo iluminar dos 

valores e tradições, o “Estado Ético Mediato ou Estado de Direito”122 onde a concepção de 

legitimidade e poder ganham um novo sentido racional, no qual se busca a “adequação do real 

ao ideal”. Nas palavras de Joaquim Carlos Salgado: 

A origem legítima do poder não está em um ser transcendente ao homem, mas 

nele mesmo, na vontade do povo, pelo seu consentimento, pela técnica com 

que o poder se exerce segundo procedimentos pré-estabelecidos, com o voto 

popular, as regras de decisão da maioria e de respeito à minoria, e pela 

finalidade, que volta a ser ética: a declaração e realização dos direitos 

fundamentais. 123 

 
118 “Em linhas gerais a figura histórica deste momento do desenvolvimento da consciência é o Império Romano, 

bem como o direito romano, que para Hegel significa direito de propriedade. Trata-se, porém, de um momento 

abstrato do espírito, não podendo representar o Estado que o encarna efetivamente, o qual só aparecerá após a 

Revolução Francesa.” (SALGADO, Joaquim Carlos. O Aparecimento do Estado na “Fenomenologia do Espírito” 

de Hegel. Belo Horizonte: Revista da Faculdade de Direito - Universidade Federal de Minas Gerais, n. 17, p. 178 

– 193, 1976, p.191 – 192). 
119SILVA, Gustavo Felipe Melo da. A concepção dialética do estado e o primado republicano. 2017. Tese 

(Doutorado em Direito) – Faculdade de Direito, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2017.  
120 BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da história, religião e direitos 

humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo 

Horizonte, 2023, p. 153. 
121 SALGADO, Karine. Ilustração e dignidade humana. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. 

História, Estado e Idealismo Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 33. 
122 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998, p. 5. 
123 Ibidem, 1998, p. 5. 



 

38 

 

II.II. FLAGELOS DE UM PROJETO DE LIBERDADE: A 

CONTEMPORANEIDADE FRAGMENTADA  

Dessa forma, o logos desenvolvido na Modernidade consolida-se, na cultura ocidental, 

como logos da liberdade, que se manifesta no Estado de Direito, no vislumbre do Estado Ético, 

o caminhar rumo à Utopia a qual nos referimos no título deste capítulo. Entretanto, no século 

XX, a humanidade vivenciou os horrores das guerras em proporções jamais pensadas, “o século 

XX que emerge do segundo pós-guerra é, assim, o século do medo, do risco e da desesperança 

[...]”124. Dessa realidade atemorizada ao conflito, que se estabelece com o fim da Guerra Fria, 

é que nasce um verdadeiro alienar-se da razão construída na Modernidade. Se estabelece, pois, 

uma era pós-ideologias125, onde muitos dos valores suprassumidos na Modernidade são 

deixados de lado em uma tentativa desesperada de se evitar a causalidade de qualquer novo 

atrito político e ideológico que pudesse culminar em novos conflitos. Chegamos, assim, ao 

segundo momento proposto neste capítulo, a Fragmentação, a subversão da Modernidade pela 

Pós-Modernidade.   

Na esteira de José Luiz Borges Horta, essa era que a humanidade ingressa, a Pós-

Modernidade, é marcada por uma “crise crônica do pensamento” onde “não sabemos mais nos 

reconhecer ou reconhecer quem somos, de onde viemos, para onde iremos”126. A Pós-

Modernidade incorpora ao pensamento humano no século XX e XXI um ocaso da filosofia, do 

político, do ideológico e do cultural. Grande parte dos avanços modernos são deixados a par 

nesse novo momento, por isso de sua natureza fragmentária. O antes predominante pensamento 

filosófico é, na Pós-Modernidade, substituído por um pensamento afilosófico. Se antes a razão 

e a técnica permitiam ao homem moldar sua realidade e exercer sua vontade, sobre a realidade 

e sobre si, agora é ela que subjuga o próprio homem. No mundo Pós-Moderno, nos vemos 

rendidos à nossa própria criação, e parecemos não nos dar conta disso. Os modelos, as técnicas 

e as instituições outrora criadas pelo homem, para o homem, tomam caráter quase que imanente 

à uma “ordem natural”. O esvaziamento do pensamento filosófico nos leva a um limbo onde 

 
124 HORTA, José Luiz Borges. A subversão do fim da história e a falácia do fim do Estado: notas para uma 

filosofia do tempo presente. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. História, Estado e Idealismo 

Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 85. 
125 HORTA, José Luiz B.; FREIRE, Thales M. ; SIQUEIRA, Vinicius de. A Era Pós-Ideologias e suas ameaças à 

Política e ao Estado de Direito. Confluências (Niterói), v. 14, p. 120-133, 2012. 
126 HORTA, José Luiz Borges. A subversão do fim da história e a falácia do fim do Estado: notas para uma 

filosofia do tempo presente. In: SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. História, Estado e Idealismo 

Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 84. 

http://lattes.cnpq.br/3785391479579681


 

39 

 

somos incapazes de nos mobilizar para repensar ou anular os paradigmas que nós mesmos 

criamos para a realidade.  

Dessarte, Joaquim Carlos Salgado elabora em seu texto, O Estado Ético e o Poético, o 

paradigma da subversão do Estado Ético Mediato, galgado pela Modernidade, pelo Estado 

Poiético, fruto da fragmentação da razão moderna que se manifesta na Pós-Modernidade. A 

partir de Hegel, Salgado elabora:  

A atualidade da análise de Hegel sobre a sociedade civil como sistema das 

necessidades, não ético, embora não anti-ético, mostra, com clareza, a nova 

forma desse sistema: em vez de progredir para a superação das conexões de 

mercado que determinam a vida das pessoas, a sociedade civil faz do Estado 

o instrumento da despersonalização, da perda da substância espiritual da 

liberdade.127    

O logos da liberdade constituído na Modernidade e substituído por um logos de 

poiésis: como explica Salgado, “Uma razão poiética é uma razão servil; o fato, a coisa conduz 

a razão”128. As relações sociais, no Estado Poiético, são usurpadas pela lógica de mercado. A 

comunidade política é colocada em terceiro plano, dela se usurpa e aliena o poder, que é 

realocado em um sistema burotecnocrata onde os meios políticos e éticos perdem sua potência. 

Dessa forma, a liberdade, antes alicerce de um profundo resgate moderno da razão humana que 

busca sua emancipação, é flagelada em meio a uma individualização e despersonificação na 

razão Pós-Moderna, cada vez mais atrofiada e submissa às circunstâncias.   

III. A CRISE DA CONTEMPORANEIDADE: O COLAPSO DO PROJETO OCIDENTAL 

Assim, chegamos ao ponto fulcral do nosso raciocínio: acompanhar a trajetória do 

caminhar da Razão na história e vislumbrar até onde ela nos levou. A trajetória do logos 

ocidental, do cosmos grego129 à fragmentação pós-moderna, culmina em uma disposição 

fundamental sobre o destino da Razão na história, o projeto Moderno, que em seu ímpeto legou 

ao pensamento Contemporâneo a necessidade de se alcançar o universal por meio dos Direitos 

Humanos Fundamentais.  

 
127 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético e o Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado de 

Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998, p. 6 
128 Ibidem, 1998, p. 2. 
129 “Assim, conforme leciona Salgado, somente a partir do mundo greco-romano é que se pode falar numa 

continuidade histórica dentro das diferenças que ela produz e de uma unidade do Espírito. Toda a vida da cultura 

ocidental é, para Hegel, a vida do Espírito, ressaltando que eticidade nada mais é do que a ‘concreção da 

liberdade’”. (SALGADO, Ricardo Henrique Carvalho; SILVA, Gustavo Felipe Melo da. O Estado Como 

Conceito. Revista da Faculdade de Direito da UFMG, Belo Horizonte, n. 71, p. 531-551, jul./dez. 2017.) 



 

40 

 

Um expoente dessa vontade historicamente manifestada é a tese da “Paz Perpétua”130 

de Immanuel Kant. Kant não vislumbrava a paz como um mero armistício entre guerras, mas 

como uma universalização do juízo ético, a ideia de que o conceito de “ético” poderia alcançar 

um ponto fundamental no qual, mediada pela razão, poderia ser reconhecida em todas as 

consciências. Dessa forma, Kant projetava a lógica do Estado de Direito para a arena global, 

onde a máxima do “poder pelo poder”, característica do Estado Técnico, seria finalmente 

superada por uma ordem ética compartilhada. 

Contudo, tal horizonte universalista, galgado pela tese kantiana, colide diretamente 

com a realidade Contemporânea. O ideal de uma estrutura ética universalista é sistematicamente 

corroído pela crise crônica do pensamento131 que marca a Pós-Modernidade. A desconfiança 

nas grandes narrativas, incluindo o próprio projeto Iluminista, fomenta um entrincheiramento 

nos particularismos nacionais e culturais. Nesse cenário, o Estado Poiético – instrumentalizado, 

despersonalizado e focado em sua própria sobrevivência e expansão econômica132 – transforma 

a soberania, que em Kant seria o pilar de uma união livre, em um obstáculo intransponível à 

cooperação genuína. 

Tal divórcio entre o Ideal e o Real tornou-se especialmente nítido após o fim da Guerra 

Fria. O otimismo que se seguiu à queda do Muro de Berlim e ao colapso da URSS em 1991 

alimentou a tese do “Fim da História” de Francis Fukuyama133. Embriagados por tal otimismo, 

difundiu-se a ideia de que a vitória da democracia liberal inauguraria uma era de uniformidade 

ideológica, neutralizando a emergência de grandes conflitos e de mudanças radicais. Como 

ilustra Philippe Oliveira de Almeida e Dante Alexandre Ribeiro das Chagas: 

Mas com a derrocada da União Soviética, o rearranjo geopolítico que se dá 

retira o destino de nossas mãos e cria outra forma de conceber o tempo: um 

presente eterno e imutável. Mais ainda: um presente cuja própria concepção 

de história perde a ideia de uma grande narrativa coletiva e se torna, como 

 
130 Em especial a tese da paz perpetua de Imanuel Kant, onde se propôs que a paz duradoura não seria um mero 

armistício entre guerras, mas uma construção jurídica e moral. Para ele, a paz perpétua exigiria três condições 

fundamentais: que cada Estado tivesse uma constituição republicana (garantindo a liberdade e a soberania popular), 

que as nações se unissem em uma federação de Estados livres para regular suas disputas, e que se garantisse um 

direito cosmopolita de hospitalidade universal. Em essência, Kant projetava a lógica do Estado de Direito para a 

arena global, onde o "poder pelo poder", característico do Estado Técnico, seria finalmente superado por uma 

ordem legal e ética compartilhada, um verdadeiro destino comum para a humanidade. KANT, Immanuel. A Paz 

Perpétua: um projeto filosófico. Tradução de Bruno Cunha. Petropólis, RJ: Vozes, 2020. 
131 HORTA, José Luiz Borges; FREIRE, Thales; SIQUEIRA, Vinicius. A era pós-ideologias e suas ameaças à 

política e ao Estado de Direito. Confluências, v. 14, nº. 2, p. 120 a 133, 2012. 
132 SALGADO, Joaquim Carlos. O Estado Ético E O Estado Poiético. Revista do Tribunal de Contas do Estado 

de Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, 1998. 
133 Sobre o tema v. CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. No Crepúsculo do Voo da Ave de Minerva: O(s) 

Fim(ns) da História entre Hegel e o Hegelianismo. Belo Horizonte: Faculdade de Direito da UFMG, 2024. 

(Dissertação, Mestrado).  



 

41 

 

tudo no neoliberalismo, algo fragmentário e individualizante. O ideário 

neoliberal surge algumas décadas antes da queda do Muro de Berlim, forjado 

por escolas como o ordoliberalismo e aplicado por figuras como Ronald 

Reagan e Margaret Thatcher. Todavia, é com o colapso da URSS que o 

neoliberalismo se impõe, globalmente, como única alternativa possível: a crise 

do socialismo real parecia sinalizar, tanto aos setores hegemônicos da direita 

quanto da esquerda, que o “mercado livre” (ou melhor, a lógica concorrencial 

do capitalismo especulativo) seria a modelagem mais plena de organização da 

vida social.134 

 

Destarte, em contrapartida a tese defendida por Fukuyama, Samuel P. Huntington, em 

sua obra seminal O Choque de Civilizações e a Recomposição da Ordem Mundial (1993), 

declarou precisamente que os conflitos entre Estados – em especial entre as Civilizações – não 

apenas continuariam, mas mudariam de natureza: as linhas de fratura do futuro seriam culturais. 

Para Huntington, as guerras não seriam mais entre reis ou ideologias, mas entre o direito de se 

autodeterminar das civilizações135. 

A perspectiva do “Choque de Civilizações” oferece chave interpretativa para as 

tensões do século XXI, demolindo o otimismo tolo de Fukuyama. As incursões imperialistas, 

longe de cessarem, refinaram suas táticas. A dominação territorial por meio da força bélica 

cedeu espaço a um processo de subjugação mais sutil, porém igualmente eficaz. Como analisa 

Paulo Roberto Cardoso, as dinâmicas de poder entre nações centrais e periféricas reeditam a 

dicotomia entre “civilização” e “barbárie”. Neste enquadramento, grupos que se autoatribuem 

o papel de “civilizadores”, estigmatizando valores e expressões culturais distintas como 

“bárbaras”, justificando assim sua interferência136. 

Assim, o século XXI revela-se como o palco de uma verdadeira “Guerra Cultural”, 

potencializada exponencialmente pelos meios digitais de interação. A cultura, historicamente o 

alicerce para a autodeterminação e o reconhecimento de um povo, é ressignificada e 

instrumentalizada como arma. A imposição de costumes e valores de civilizações hegemônicas 

sobre outras atua minando os laços sociais e enfraquecendo os pilares políticos, éticos e morais 

que fundamentam uma sociedade. Trata-se de um ataque direto à soberania e à unicidade dos 

Estados, que efetua o exato oposto do projetado por Kant – em vez de uma federação universal 

 
134 ALMEIDA, Philippe Oliveira de, CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. A era da inércia? Por um Brasil de 

novos começos. Terceiro Milênio: Revista Crítica de Sociologia e Política. V. 21, n. 2, p. 133 – 156, 2023, p. 135. 
135 HUNTINGTON, Samuel P. O Choque de Civilizações: e a recomposição da ordem mundial. Trad. por M. H. 

C. Côrtes. São Paulo: Objetiva, 1997. Para uma compreensão sofisticada sobre as civilizações v. HORTA, José 

Luiz B.; RAMOS, Marcelo Maciel. Entre as Veredas da Cultura e da Civilização. REVISTA BRASILEIRA DE 

FILOSOFIA, v. 233, p. 235-264, 2009 
136 CARDOSO, Paulo Roberto. Diatética Cultural: Estado, soberania e defesa cultural. Belo Horizonte: 

Universidade Federal de Minas Gerais, 2016. (Tese, Doutorado em Direito), p. 102.   



 

42 

 

pacífica, temos um campo de batalha onde a cultura e a ética são as principais armas de um 

imperialismo que nunca deixou de existir e que se perpetua. 

III.I. INÉRCIA E DEVIR: UM FIM DO (PARA O) ESTADO? 

A degeneração do Estado Ético no Estado Poiético – processo diagnosticado por 

Salgado – encontra forma estruturante na “psicopolítica” 137 de Byung-Chul Han: um poder que 

não proíbe nem disciplina, mas seduz e explora a própria subjetividade. Enquanto o Estado 

Ético hegeliano pressupõe a liberdade substancial do indivíduo que se reconhece no Todo, o 

Estado Poiético neoliberal – guiado por uma razão meramente instrumental – opera através da 

usurpação desta liberdade ao corrompê-la no interesse neoliberal. O poder não mais proíbe – 

como na soberania clássica – nem disciplina corpos – como em Foucault138, mas explora o 

próprio espírito, convertendo a liberdade subjetiva em força produtiva. O indivíduo é reduzido 

à condição de Animal Laborans139, isolado em sua performance, incapaz de formar a vontade 

coletiva necessária para a vida política. O Estado, mais uma vez, deixa de ser o espaço de 

realização plena da liberdade para se tornar o gestor da grande indústria do capital.  

Assim, vivemos hoje em uma realidade imersa no desespero da angústia. Heidegger 

descreve a angústia como o afeto fundamental que constitui o modo de ser-no-mundo do 

Dasein140. É ela que vem ao seu encontro, forçando-o a romper as amarras da cotidianidade e a 

voltar-se para sua temporalidade própria, para o seu próprio ser. A angústia, portanto, não seria 

um mero estado afetivo, mas a abertura originária pela qual o Dasein é arrancado do anonimato 

 
137 HAN, Byung-Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Tradução de Maurício Liesen. 

Belo Horizonte: Âyiné, 2018. 
138 “O momento histórico das disciplinas é o momento em que nasce uma arte do corpo humano, que visa não 

unicamente o aumento das suas habilidades, mas a formação de uma relação que no mesmo mecanismo o torna 

tanto mais obediente quanto mais útil é. Forma-se então, uma política de coerções que consiste num trabalho sobre 

o corpo, numa manipulação calculada dos seus elementos, dos seus gestos, dos seus comportamentos. O corpo 

humano entra numa maquinaria de poder que o esquadrinha, o desarticula e o recompõe. A disciplina fabrica assim 

corpos submissos e exercitados, os chamados "corpos dóceis". A disciplina aumenta as forças do corpo (em termos 

econômicos de utilidade) e diminui essas mesmas forças. Ela dissocia o poder do corpo e faz dele, por um lado, 

uma "aptidão", uma "capacidade" que ela procura aumentar; e inverte, por outro lado, a energia, a potência que 

poderia resultar disso e faz dela uma relação de sujeição estrita.” (FOUCAULT, M. Vigiar e punir: história da 

violência nas prisões. Petrópolis: Vozes, 1987) 
139 “Segundo Arendt, a sociedade moderna, enquanto sociedade do trabalho, aniquila toda possibilidade de agir, 

degradando o homem a um animal laborans – um animal trabalhador.” (HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. 

Tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024, p. 39). 
140 “Ao contrário, enquanto modo da disposição, é a angústia que pela primeira vez abre o mundo como mundo.” 

(HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte I). Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback. 15. ed. Petrópolis: 

Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2005, p. 251) 



 

43 

 

da vida pública e reconduzido a si mesmo141. No entanto, vemos o efeito contrário, a angústia 

leva a destruição dos vínculos que estruturam a realidade social, leva a atomização do indivíduo 

em sua própria (in)reflexão.  

[...], a angústia surge quando o edifício dos padrões familiares e cotidianos de 

percepção e comportamento, nos quais nos instalamos sem questionamento, 

desmorona e dá lugar a um “não-estar-em-casa”. Ele arranca o Dasein da 

“publicidade cotidiana”, da “interpretação pública”. Na cotidianidade, o 

mundo é interpretado de maneira conformista. Todos seguem sem 

questionamento as formas de percepção e julgamento já estabelecidas. O 

“Impessoal” personifica esse comportamento conformista. Ele nos prescreve 

como devemos agir, perceber, julgar, sentir e pensar: [...]142 

A era da fragmentação em que vivemos é o resultado de um projeto de 

hiperindividualização e da dissolução dos vínculos hipersociais que davam coesão à nossa 

sociedade. No Estado Poiético, o homem se conforma como animal laborans, um indivíduo 

que se realiza apenas pelo seu valor produtivo. Dissolvem-se, assim, o pensamento crítico e o 

senso ético, assaltados por uma política de massas que se reveste de uma igualdade que separa 

e de uma liberdade contingente e condicionada. É nessa conjuntura de fragmentação e 

hiperindividualismo neoliberal que a angústia encontra terreno fértil para se manifestar – e para 

se degenerar. 

Byung-Chul Han identifica nesse processo o advento da Sociedade do Cansaço, na 

qual o sujeito não é mais coagido por forças externas, mas se autoexplora em nome da liberdade 

e da eficiência. O “dever” disciplinar do século XX dá lugar ao “poder” performativo. Já não 

se obedece ao comando do outro, mas à exigência interior de ser sempre mais produtivo, 

eficiente e visível. O sujeito do desempenho é, como afirma Han, simultaneamente senhor e 

escravo de si mesmo143.  

 
141 “[...] a angústia se angustia com o mundo como tal. [...] O angustiar-se abre, de maneira originária e direta, o 

mundo como mundo. Não é primeiro a reflexão que abstrai do ente intramundano para então só pensar o mundo 

e, em conseqüência, surgir a angústia nesse confronto. Ao contrário, enquanto modo da disposição, é a angústia 

que pela primeira vez abre o mundo como mundo. Isso, porém, não significa que, na angústia, se conceba a 

mundanidade do mundo.” (HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte I). Tradução de Marcia Sá Cavalcante 

Schuback. 15. ed. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2005, p. 250-251). 
142 HAN, Byung-Chul. O Espírito da Esperança: contra a sociedade do medo. Tradução de Milton Camargo Mota. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2024, p. 120.  
143 “O sujeito do desempenho, que se julga livre, é na realidade um servo: é um servo absoluto, na medida em que, 

sem um senhor, explora voluntariamente a si mesmo.” (HAN, Byung-Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as 

novas técnicas de poder. Tradução de Maurício Liesen. Belo Horizonte: Âyiné, 2018, p. 9). 



 

44 

 

A sociedade contemporânea, guiada pela lógica da performance, se dissolve no não-

lugar da angústia. Diferentemente da concepção de Heidegger144, de uma angústia que convida 

à reflexão sobre a finitude e a liberdade. Tal como observa Han, o excesso de positividade, de 

estímulos, de comunicação e de exposição elimina a negatividade necessária à contemplação e 

à diferença145. Tudo deve ser mostrado, comunicado, avaliado. Nesse regime de visibilidade, o 

ser se reduz ao que pode ser medido quantitativamente. A angústia, então, já não revela o ser, 

mas encobre e turva a consciência sobre si mesmo e sobre a coletividade.  

A recusa em nos reconhecermos como parte de um tecido social, cultural e histórico 

mais amplo – um sentido de comunidade que transcende a mera agregação de indivíduos com 

interesses comuns – é a chave dessa distorção. Em lugar da fraternidade democrática, celebra-

se uma individualidade produtiva e vazia, que só se justifica pelo acúmulo de capital simbólico 

e material. Essa celebração é, em verdade, uma exigência do próprio sistema, que necessita de 

indivíduos isolados e completamente voltados para seu projeto de vida pessoal a fim de manter-

se em funcionamento. Han vai entender isso como sendo produto de uma Psicopolítica: esse 

poder que opera não pela repressão, mas pela sedução e pela autovigilância, pela internalização 

do controle146. Os sujeitos acreditam agir livremente, quando, na verdade, encontram-se 

submetido aos imperativos de eficiência poiética147 que reverberam em sua interioridade. Como 

ilustra Philippe Oliveira de Almeida:  

A fantasia de que vivemos em um “mundo livre”, calcado no 

multiculturalismo e no respeito às diferenças, não é, porém, suficiente para 

ocultar os grilhões tecnocráticos e plutocráticos que nos acorrentam. O mundo 

pós-industrial gera novas formas de dependência, que substituem a relação 

senhor-escravo característica das sociedades tradicionais. O indivíduo passa a 

sujeitar-se a conceitos abstratos mitificados (as leis do mercado etc.).148 

 
144 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte I). Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback. 15. ed. Petrópolis: 

Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2005, Sexto Capítulo: a cura como ser da pre-

sença, § 40 A disposição fundamental da angústia como abertura privilegiada da pre-sença, p. 247-255. 
145 HAN, Byung-Chul. Vita contemplativa: ou sobre a inatividade. Tradução de Lucas Machado. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2023. 
146 “A psicopolítica digital transforma a negatividade da decisão livre na positividade de um estado de coisas. A 

própria pessoa se positiviza em coisa, que é quantificável, mensurável e controlável.” (HAN, Byung-

Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Tradução de Maurício Liesen. Belo Horizonte: 

Âyiné, 2018, p. 23). 
147 “A ênfase na poiese implica em tornar secundária a ratio ética do Estado de Direito, postergando seu elemento 

central e essencial e submetendo o jurídico, o político e o social ao econômico.” (HORTA, José Luiz Borges. A 

subversão do fim da História e a falácia do fim do Estado: Notas para uma filosofia do tempo presente. In: 

CARVALHO, Marcelo; FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 

2013, p. 294). 
148ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Crítica da Razão Antiutópica. São Paulo: Ed. Loyola, 2018, p. 25. 



 

45 

 

Nesse cenário, a angústia se perfaz em estado existencial, em uma condição crônica 

que predetermina a forma de estarmos-no-mundo. A busca incessante por realização no trabalho 

e no consumo, impulsionada pelo domínio do impessoal, não conduz à satisfação, mas a uma 

fuga incessante à interioridade do eu contra o nós. O impessoal contemporâneo é o algoritmo, 

a métrica de desempenho, a opinião pública digitalizada e generalizada – a ditadura do que “se 

faz”, do que “se diz”, do que “se consome”. Essa ditadura não silencia a angústia existencial, 

apenas a mascara com a satisfação efêmera do produto ou do status, enquanto conduz os 

indivíduos como peões de um grande jogo, jogado apenas por aqueles que se beneficiam da 

exploração do capital. Cada nova aquisição, cada “like” ou promoção, é um paliativo de curta 

duração que adia o inevitável retorno ao vazio, ao não estar em casa, que a própria angústia 

produz149. 

O não pertencimento torna-se, então, o estado fundamental. O sujeito sente-se um 

estranho em sua própria casa, alienado de si – do mundo, do seu corpo, de suas relações. Torna-

se espectador da própria vida, assistindo passivamente à projeção de um eu idealizado, enquanto 

o eu real se desintegra na solidão da impessoalidade. Nos vemos aprisionado na máquina da 

conformidade que, ironicamente, se disfarça de liberdade. A liberdade que realmente é 

concedida é a liberdade de escolher entre produtos ou projetos de vida predefinidos – nunca a 

liberdade de plena autorrealização para além das determinações sociais: a liberdade de ser-

para-a-morte150 em sua plena autenticidade, em seu retorno para si. 

Nesse sentido, Byung-Chul Han vai descrever essa ilusão de liberdade como o triunfo 

da positividade – o sujeito livre se transforma em prisioneiro de si mesmo. O que se chama 

liberdade é, na verdade, a liberdade de produzir, comunicar e se expor – mas não de cessar, de 

contemplar, de simplesmente ser. Assim, a verdadeira angústia – aquela que nos reconduziria a 

nós mesmos – é substituída por uma ansiedade de performance que nos mantém perpetuamente 

distraídos, ocupados e, em última instância, inautênticos. 

 
149 HAN, Byung-Chul. O Espírito da Esperança: contra a sociedade do medo. Tradução de Milton Camargo Mota. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. 
150 O ser-para-a-morte é o pressuposto da possibilidade da impossibilidade do existir, o qual forneceria então razão 

e estímulo para a busca da totalidade da compreensão do próprio ser. “Caso o ser-para-a-morte tenha de abrir a 

possibilidade caracterizada, compreendendo-a como tal, a possibilidade deve então ser compreendida como 

possibilidade, sem nenhum atenuante. Deve ser construída como possibilidade e, no comportamento frente a ela, 

suportada como possibilidade. [...] O ser para a possibilidade enquanto ser-para-amorte, no entanto, deve se 

relacionar para com a morte tal modo que ela se desentranhe nesse ser e para ele como possibilidade.” 

(HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (Parte II). Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback. 15. ed. Petrópolis: 

Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2005, p. 45).   



 

46 

 

A transição para a pós-modernidade opera uma metamorfose na clássica dialética do 

Senhor e do Escravo151 descrita na Fenomenologia do Espírito. Se em Hegel a consciência 

servil alcançava a emancipação através do trabalho formativo e do confronto com o Senhor, na 

“Sociedade do Cansaço” descrita por Han, essa alteridade conflitante desaparece. O sujeito 

contemporâneo internaliza a figura do Senhor – ele é, simultaneamente, algoz e vítima, 

explorador e explorado. Quando não há o “outro” para opor resistência (negatividade), a 

dialética estanca. O trabalho deixa de ser meio de libertação do Espírito para se tornar 

mecanismo de uma autoexploração voluntária, onde a liberdade é confundida com a livre 

coerção de maximizar o próprio desempenho. É o triunfo da Sociedade Civil e seu sistema de 

necessidades152 sobre a eticidade e unidade do Estado. Como nos diz Han:  

Hoje, acreditamos que não somos sujeitos submissos, mas projetos livres, que 

se esboçam e se reinventam incessantemente. A passagem do sujeito ao 

projeto é acompanhada pelo sentimento de liberdade. E esse mesmo projeto já 

não se mostra tanto como uma figura de coerção, mas sim como uma forma 

mais eficiente de subjetivação e sujeição. O «eu» como projeto, que acreditava 

ter se libertado das coerções externas e das restrições impostas por outros, 

submete-se agora a coações internas, na forma de obrigações de desempenho 

e otimização.153 

 
151 “Estabelecida a relação senhor-escravo, a dialética se desenvolve do lado do escravo que reconhece o senhor 

como sujeito enquanto o senhor o olha como objeto. O senhor não pode ver-se no escravo, já que este é por ele 

coisificado, sendo que a consciência só pode ver-se em outra consciência. Ora, a consciência do escravo não é 

reconhecida pelo senhor. O escravo que reconhece o senhor pode mirar-se no senhor. E reconhecendo o senhor 

como consciência, como sujeito, descobre-se também como sujeito. E assim o faz porque a sua verdade é a 

independência do senhor e a do senhor é a dependência do escravo. Porque o escravo o reconhece, podendo ver 

no senhor a sua imagem, seu outro «eu» é ele, o escravo, o único que sairá vitorioso ao final e o único responsável 

pelo desenvolvimento da história pelo trabalho em direção da liberdade.” (SALGADO, Joaquim Carlos. O 

Aparecimento do Estado na “Fenomenologia do Espírito” de Hegel. Belo Horizonte: Revista da Faculdade de 

Direito - Universidade Federal de Minas Gerais, n. 17, p. 178 – 193, 1976, p. 181). 
152 “No sentido que será especificamente hegeliano, a ‘sociedade civil’ refere-se à esfera do trabalho e da satisfação 

das necessidades, tal como se formara na emergência da sociedade industrial no século XVIII. Os estudos de 

Economia política (Steuart, A. Smith) revelaram progressivamente a Hegel (Chamley, 1965; Riedel, 1975) a 

originalidade da esfera do trabalho livre e da satisfação das necessidades, onde impera o arbítrio do indivíduo. A 

natureza começa a aparecer como pólo da relação do trabalho, e a ‘tragédia no ético’ (‘Sistema da vida ética’, 

1802) surge da oposição entre a satisfação das necessidades (liberdade como arbítrio) e a totalidade ética, oposição 

que começa a ser superada com a universalização do trabalho livre e a nova oposição entre o homem privado 

(bourgeois) e o cidadão (Borso, 1974; Rothe, 1976) [...] “O universal abstrato da liberdade (PhR § 6) é 

particularizado pela necessidade subjetiva e a satisfação objetiva, o que se dá pela mediação do trabalho (PhR § 

196 e § 197). O retorno à universalidade tem lugar através da interdependência universal na satisfação das 

necessidades. A Economia política (Smith, Say, Ricardo) toma-se a expressão da racionalidade própria à esfera 

das necessidades (PhB § 189 Anm.). No mundo do trabalho e da satisfação a representação do homem assume 

traços particulares: é a figura do burguês”. (VAZ, Henrique C. de Lima. Sociedade Civil e Estado em Hegel, 

Síntese, n.19, 1980, p.21-29, p. 25-26). 
153 HAN, Byung-Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. Tradução de Maurício Liesen. 

Belo Horizonte: Âyiné, 2018, p. 10.  



 

47 

 

Essa angústia, intrínseca ao modo de estar-no-mundo do capital neoliberal, que arrasta 

os indivíduos a esfera da busca por conformidade no si-só – nessa individualidade impessoal 

que destrói os vínculos sociais, culturais e a própria noção de comunidade –, leva a um completo 

desenraizamento do indivíduo com a própria realidade. O encobrimento das relações de 

dominação – através do discurso do benefício mútuo, da meritocracia e da “possibilidade” de 

enriquecimento em decorrência do próprio trabalho (um dos exemplos do excesso de 

positividade) – anestesia as consciências neste estado atomizado, alienado em relação à 

realidade, e que permitem ser conduzidas a um destino no qual acreditam não ser parte ativa154. 

A autoexploração se perfaz, assim, como forma suprema de alienação do Espírito Subjetivo, 

impedindo-o de se reconhecer no Espírito Objetivo, o Estado. 

A sociedade, dominada pela vontade neoliberal, é incapaz de se reconhecer para além 

da dimensão da Sociedade Civil – e assim quer o regime neoliberal – ao não conseguir projetar-

se no Estado155. A Sociedade Civil-Burguesa (Bürgerliche Gesellschaft) entendida por Hegel 

como o “sistema de necessidades”156, é o reino do entendimento, da particularidade e do 

interesse privado do mercado. A absolutização da particularidade e do sistema de necessidades 

corrói a eticidade e os vínculos que elevam a Sociedade Civil ao plano do Estado, reduzindo a 

vida política ao que Hegel desenha como sendo o “Estado da Necessidade” (Notstaat), um mero 

 
154 A disseminação da narrativa de um apocalipse ambiental iminente é ilustrativa desse fenômeno. Embora seja 

evidente a sobrecarga dos sistemas ecológicos e a urgência em revermos nossa relação com os recursos naturais, 

a atribuição de responsabilidade por essa crise é frequentemente distorcida. Projeta-se uma culpa difusa sobre toda 

a humanidade, partindo da premissa equivocada de que todos usufruíram igualmente da exploração desmedida da 

natureza. Essa universalização abstrata oculta os verdadeiros agentes da acumulação de capital que induziram o 

colapso. Contudo, em vez de uma mobilização política contra essas estruturas, recaímos na individualização da 

culpa, crendo que a solução reside apenas na redução do tempo dos banhos, ou em não jogar lixo na rua, ou em 

não usar canudos de plástico. 
155 “Não se reconhece no Estado, não o vê como obra e responsabilidade sua. Agora se projeta toda criatividade a 

uma entidade externa e fetichizada, o mercado, que deteria todas as qualidades e eficiências e que se impõe sobre 

qualquer outra obra fruto da atividade humana. Se no capitalismo temos um reino de enorme acumulação de 

mercadorias, o que se constrói a partir desse modo de produção, sendo um construto humano, é um agregado que 

se impõe e dita as próprias relações humanas de organização, de produção etc.” (ALMEIDA, Philippe Oliveira de, 

CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. A era da inércia? Por um Brasil de novos começos. Terceiro Milênio: 

Revista Crítica de Sociologia e Política. V. 21, n.2, p. 133 – 156, 2023, p.147). 
156 “§ 185 A particularidade para si, de uma parte, enquanto satisfação se desprendendo de todos os aspectos de 

seus carecimentos, de seu arbítrio contingente e de seu belprazer subjetivo, destrói a si mesma em suas fruições e 

destrói seu conceito substancial; de outra parte, enquanto infinitamente estimulada e numa total dependência da 

contingência externa e do arbítrio, assim como delimitada pelo poder da universalidade, a satisfação das 

necessidades como dos carecimentos contingentes é contingente. A sociedade civil-burguesa, nessas oposições e 

no seu emaranhamento, oferece o espetáculo igualmente do excesso, da miséria e da corrupção física e ética 

comuns a ambos.” (HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do Direito ou Direito Natural e Ciência Política em 

Compêndio. Tradução Parágrafos e Anotações: Paulo Meneses (In Memoriam), Agemir Bavaresco, Alfredo 

Moraes, Danilo Vaz-Curado R. M. Costa, Greice Ane Barbieri e Paulo Roberto Konzen. Tradução Adendos: João 

A. Wohlfart, Márcio E. Schäfer e Thadeu Weber. Porto Alegre, Editora Fênix, 2021, p. 202-203) 



 

48 

 

guardião da propriedade privada157. Cria-se um abismo entre os indivíduos e as instituições que 

os distancia ao ponto do intangível.  

A racionalidade neoliberal, como demonstram Dardot e Laval158, não se restringe à 

desconstrução de normas, instituições e direitos, ela atua produtivamente, fabricando tipos 

específicos de vínculos sociais, formas de vida e subjetividades. O que está em jogo ultrapassa 

o âmbito econômico, trata-se da própria configuração existencial – dos modos como somos 

conduzidos a nos comportar, relacionar e autoperceber. Essa lógica estabelece uma 

normatividade vital que nos submete à competição generalizada, força populações à guerra 

econômica recíproca, reorganiza todos os laços sociais segundo o paradigma mercadológico, 

legitima desigualdades cada vez mais acentuadas e reconstitui o indivíduo como empresa de si 

– um sujeito que deve gerir a própria existência segundo critérios de rentabilidade e 

performance. 

A Sociedade não se enxerga mais no Estado, não o percebe como resultado histórico 

de sua criação. Percebe-se o Estado tal qual um monumento erguido a muitas eras por um povo 

antigo e se fita a crença que “não há nada que possa ser feito”. Como lê Jean Hyppolite a partir 

da interpretação de Hegel: 

É verdade que a positividade também possui uma significação pejorativa, ela 

designa então aquilo que não está plenamente indiferenciado, é o resíduo 

morto na vida de um povo. Efetivamente, na sua evolução um povo conserva 

instituições e leis positivas que não estão mais em harmonia com seu espírito 

vivo. É, poder-se-ia dizer, o momento em que a memória não é mais orgânica, 

quando o passado ao invés de estar vivo se desliga do presente e a ele se 

opõe.159 

 

 
157 “Se o Estado é confundido com a sociedade civil-burguesa e se sua determinação é posta na segurança e na 

proteção da propriedade e da liberdade pessoal, então o interesse dos singulares enquanto tais é o fim último, em 

vista do qual eles estão unidos, e disso se segue, igualmente, que é algo do bel-prazer ser membro do Estado. - 

Mas ele tem uma relação inteiramente outra com o indivíduo; visto que ele é o espírito objetivo, assim o indivíduo 

mesmo tem apenas objetividade, verdade e eticidade enquanto é um membro dele.” (Ibidem, 2010, p. 230). 
158“O neoliberalismo não destrói apenas regras, instituições, direitos. Ele também produz certos tipos de relações 

sociais, certas maneiras de viver, certas subjetividades. Em outras palavras, com o neoliberalismo, o que está em 

jogo é nada mais nada menos que a forma de nossa existência, isto é, a forma como somos levados a nos comportar, 

a nos relacionar com os outros e com nós mesmos. O neoliberalismo define certa norma de vida nas sociedades 

ocidentais e, para além dela, em todas as sociedades que as seguem no caminho da “modernidade”. Essa norma 

impõe a cada um de nós que vivamos num universo de competição generalizada, intima os assalariados e as 

populações a entrar em luta econômica uns contra os outros, ordena as relações sociais segundo o modelo do 

mercado, obriga a justificar desigualdades cada vez mais profundas, muda até o indivíduo, que é instado a conceber 

a si mesmo e a comportar-se como uma empresa.” (DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo 

[recurso eletrônico]: ensaio sobre a sociedade neoliberal, tradução Mariana Echalar. 1. ed. - São Paulo: Boitempo, 

2016, p. 14). 
159 HYPPOLITE, Jean. Introdução à Filosofia da História de Hegel. Tradução de Hamílcar de Garcia. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 1971, p. 87. 



 

49 

 

Neste ponto, onde as potencialidades da sociedade de criar e se organizar são castradas 

pela hiperindividualização, a realidade nos parece estar inerte. Observa-se as instituições e o 

próprio Estado como estruturas que precedem a atuação da razão humana na história, que 

pertencem a uma ordem imanente que se estabelece sobre nós e se consagra como 

transcendente. Se antes a razão humana estava cindida a um transcendental que se figurava na 

figura de Deus, revelada na ordem sacra da igreja, na sociedade de hoje, está submetida à figura 

do Capital, manifesta na ordem do Poiético, do interesse do mercado160.  

A inercia aparente do “caminhar da Razão”, encontra sua causa ontológica no que Han 

identifica como sendo esse “excesso de positividade”. O Espírito hegeliano é essencialmente 

inquieto, ele se nutre da contradição, da negatividade e do estranhamento para retornar a si 

mesmo elevado (suprassumido)161. Contudo, a razão digital e neoliberal busca eliminar toda 

negatividade: o conflito é substituído pelo like, o mistério pela transparência, o debate político 

pelo algoritmo. Sem a negatividade do “diferente”, o sujeito moderno é incapaz de sair de si 

mesmo, ele permanece enclausurado no que Han chama de “Inferno do Igual”162. Sem a dor da 

contradição, o conflito, não há movimento histórico, apenas a reprodução mecânica e acelerada 

do mesmo. Isso provoca a fragmentação a qual nos referíamos em outros momentos da pesquisa: 

uma sociedade de átomos idênticos que não conseguem se fundir na substância ética do Estado. 

Para Hegel, é justamente esse movimento de negação e suprassunção que caracteriza 

a vida. A realidade histórica é movimento163. O que não se movimenta está morto, está no plano 

 
160 “Nesse sentido, o neoliberalismo não é apenas uma ideologia, um tipo de política econômica. É um sistema 

normativo que ampliou sua influência ao mundo inteiro, estendendo a lógica do capital a todas as relações sociais 

e a todas as esferas da vida.” (DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a 

sociedade neoliberal, tradução Mariana Echalar. 1. ed. - São Paulo: Boitempo, 2016.) 
161 "Aliás, não é difícil ver que nosso tempo é um tempo de nascimento e trânsito para uma nova época. O espírito 

rompeu com o mundo de seu ser-aí e de seu representar, que até hoje durou; está a ponto de submergi-lo no passado, 

e se entrega à tarefa de sua transformação. Certamente, o espírito nunca está em repouso, mas sempre tomado por 

um movimento para frente” (HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do Espírito. Trad. de P. Meneses. Petrópolis: 

Vozes., 2002, p. 31). 
162 “[...] a humanidade cai numa depressão coletiva. O nascimento, que seria um sinônimo de futuro e que teria de 

trazer o novo à luz, não está acontecendo mais. 0 vir-ao-mundo como nascimento está completamente anulado. O 

mundo se assemelha a um inferno do igual. A depressão priva a humanidade de toda a esperança. O futuro 

depressivo, exaurido é uma repetição permanente. Nada se abre. Nada novo entra no mundo. O futuro vivificante, 

inspirador, o avenir, está completamente ausente. Nenhuma partida, nenhum amanhã, nenhum incipit vita nova e 

nenhuma eclosão que nos leve para fora do igual, do velho, parecem possíveis.” (HAN, Byung-Chul. O Espírito 

da Esperança: contra a sociedade do medo. Tradução de Milton Camargo Mota. Petrópolis, RJ: Vozes, 202, p. 

32-33). 
163 "Este ponto de vista heraclitiano ou cético, de que nada é firme, deve ser provado em todas as coisas [...] a vida 

eterna é propriamente este produzir eternamente a oposição e eternamente conciliá-la. Possuir o oposto na unidade 

e a unidade na oposição, eis o saber Absoluto; e a ciência consiste precisamente em conhecer esta unidade, no seu 

pleno desenvolvimento, através dele mesmo" (HEGEL. G. W. F. Introdução à História da Filosofia.  Trad. 

Antônio Pinto de Carvalho. 1ª ed, São Paulo: Abril S.A, 1974. p. 398).   



 

50 

 

da natureza onde não há possibilidade de mudança, ela está presa no é-assim164. Refém do 

espaço, da matéria, a natureza, sem interioridade, se iguala à morte165. Na Sociedade do Cansaço 

o espírito neoliberal, manifesto no Estado Poiético, desnaturaliza as instituições ao naturalizá-

las, ao torná-las inertes, afastando-as do sentido ético que lhes dá sentido e finalidade – vida. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Diante do exposto, fica nítido que a história do Estado e do logos ocidental perpassa 

por diversos processos em seu caminhar histórico. Seguindo a lógica hegeliana, temos o 

Espírito imediato presente no Estado greco-romano, negado pelo Espírito estranho a si mesmo, 

no qual o poder reside em um terceiro (Deus) e, por fim, com a Modernidade, o Espírito certo 

de si mesmo. O homem, nesse momento, tem o poder retornando a si e, assim, se reconhece 

livre. 

No entanto, a Pós-Modernidade se apresenta como entrave ao devir do Estado 

Contemporâneo, tal como concebido por Hegel. Para Hegel, o Estado já estaria reconciliado em 

sua tradição, trajetória, destino, passado, futuro e presente, o que não quer dizer que ele esteja 

encerrado em si ou fechado para transformação ou mudança. Todavia, o horizonte do Estado 

Ético revela uma profunda cisão: de um lado, o Estado neoliberal Poiético, que promove o 

avanço técnico ao delegar poder a tecnocratas e burocratas; de outro, o Estado que resgata o 

sentido ético do Estado de Direito. Dessa forma, o Estado Contemporâneo é marcado por um 

contínuo confronto entre essas duas configurações – a ética e a poiética – que molda e permeia 

o devir do Estado. 

A Sociedade do Cansaço, como foi desenvolvido até então, com o auxílio de Byung-

Chul Han, se constitui como bloqueio ao retorno ao Estado Ético – e quiçá da própria efetivação 

do estado166. Diferentemente de como narra Fukuyama, a história não teria chegado ao “fim” 

 
164 "A mudança histórica, vista sucintamente, há muito foi entendida de maneira geral como envolvendo um avanço 

em direção ao melhor, ao mais perfeito. As mudanças que ocorrem na natureza, por mais infinitamente variadas 

que sejam, mostram apenas um ciclo de repetição constante. Na natureza nada de novo acontece sob o sol, a ação 

multiforme de seus produtos leva ao aborrecimento. O mesmíssimo caráter permanente reaparece de maneira 

continuada e toda a mudança reverte a ele. Somente as mudanças no reino do Espírito criam o novo. Esta 

característica do Espírito nos permitiu afirmar que no homem há um aspecto totalmente diferente da característica 

da natureza: um desejo voltado para o aperfeiçoamento”.  (HEGEL, G.W.F. A Razão na História: uma introdução 

geral à filosofia da história; introdução de Robert S. Hartman; 2. ed. Trad. Beatriz Sidou. São Paulo: Centauro, 

2001, p.105) 
165 HAN, Byung-Chul. Vita contemplativa: ou sobre a inatividade. Tradução de Lucas Machado. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2023, p. 12. 
166 O Estado é efetivo e a sua efetividade consiste em que o interesse do todo se realize nas finalidades particulares. 

Efetividade é sempre a unidade da universalidade e da particularidade, a separação da universalidade na 

particularidade, que aparece como autônoma, embora só no todo, é sustentada e mantida. Enquanto esta unidade 



 

51 

 

com o "triunfo da democracia" neoliberal167, mas sim no "cansaço da democracia" – 

Mangabeira Unger faz um adendo a isso ao propor uma democracia de alta energia, que 

proporcionaria justamente um rompimento do fetichismo mercadológico e, por meio de uma 

imaginação institucional, expandir nosso senso de alternativas168.  

O Espírito não chegou ao Absoluto, ao Universal como projetou a modernidade, ele 

chegou à Exaustão – o avançar do Espírito continua em sua marcha, mas ao nosso olhar o 

percebemos lento, inerte169. O regime neoliberal usurpa o sentido ético do Estado, suspende ele 

do alcance do Espírito Subjetivo entregando-o nas mãos do interesse mercadológico, cujo único 

interesse é a manutenção dos indivíduos no estado de impessoalidade produtiva como rebanho 

produtor, na condição de animal laborans. 

Essa percepção de inércia, contudo, nos convoca a revisitar o projeto hegeliano. Como 

nos aponta Dante Chagas:  

Por fim, poderíamos nos arriscar a dizer que o Universal concreto atingido, 

desvelado e narrado por HEGEL deu início a uma nova época, consciente do 

percurso do Espírito — uma época de consciência histórica — de modo que 

aquele universal concreto, que finaliza aquela história captada 

conceitualmente, dá início ao universal abstrato de nosso tempo.170  

 

O que Hegel apresentou foi a realização da liberdade concreta numa totalidade 

orgânica: o Estado da Liberdade. Tal qual aponta Salgado, esse Estado Racional Social, que 

funciona como superação dialética tanto da identidade imediata – característica do Estado 

antigo – quanto do princípio de subjetividade – próprio do Estado liberal – deveria assegurar as 

condições necessárias à realização da individualidade livre – educação, trabalho e participação 

 
não está presente, algo não é efetivo, mesmo que a existência pudesse ser admitida. Um mau Estado é um tal que 

apenas existe; um corpo doente também existe, mas não tem uma realidade verdadeira. Uma mão que é mutilada, 

ainda se parece com uma mão e existe, mas sem ser efetiva […] (HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do 

Direito ou Direito Natural e Ciência Política em Compêndio. Tradução Parágrafos e Anotações: Paulo Meneses 

(In Memoriam), Agemir Bavaresco, Alfredo Moraes, Danilo Vaz-Curado R. M. Costa, Greice Ane Barbieri e 

Paulo Roberto Konzen. Tradução Adendos: João A. Wohlfart, Márcio E. Schäfer e Thadeu Weber. Porto Alegre, 

Editora Fênix, 2021, §270, adendo, p. 277.)  
167 “Porém, este 'fim da História' presente no canto das sereias neoliberais exige o fim do Estado, para que o 

mercado, expressão da sociedade civil e de suas necessidades fúteis, governe a vida política das nações e a 

burocracia financeira internacional desfile ágil pelo planeta. Este criminoso esvaziamento do Estado na periferia 

do Ocidente baseava-se, como vimos, na evidente subversão de Hegel.” (HORTA, José Luiz Borges. A subversão 

do fim da História e a falácia do fim do Estado: Notas para uma filosofia do tempo presente. In: CARVALHO, 

Marcelo; FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013, p. 293). 
168 UNGER, Roberto Mangabeira. O homem despertado: imaginação e esperança. Tradução de Roberto Muggiati; 

revisão técnica de Carlos Sávio G. Teixeira. 1. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2020, p. 215 e 301. 
169 SANTOS, José Henrique. O trabalho do negativo: ensaios sobre a Fenomenologia do espírito. São Paulo: 

Edições Loyola, 2007. 
170 CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. No Crepúsculo do Voo da Ave de Minerva: O(s) Fim(ns) da História 

entre Hegel e o Hegelianismo. (Dissertação, Mestrado). Belo Horizonte: Faculdade de Direito da UFMG, 2024, p. 

66. 



 

52 

 

política171. Contudo, aquele Universal Concreto que completa o movimento histórico na 

modernidade manifesta-se hoje como o Universal Abstrato de nossa época. O que 

testemunhamos nos séculos XX e XXI não foi a reconciliação que o tornaria efetivo, mas sim 

a emergência de particularidades conflitantes.172 

  Com isso se perfaz a Era da Inércia173, no qual o avançar da história parece ter 

escapado de nossas mãos. O fato é que a história não chegou ao seu “fim”. O caminhar da razão 

na história continua inevitavelmente174, mesmo que, em nossa percepção, estejamos sendo 

arrastados em um “destino indelével”. Talvez tenhamos chegado a “um fim”, que com Hegel 

entendemos sempre como sendo a possibilidade para um novo começo, e, portanto, precisamos 

retomar as rédeas da história e pormo-nos a pensar o verdadeiro fim (Telos) do Estado, a que 

se destina175. Como proclama José Luiz Borges Horta:  

[...] o Estado pode (ou deve poder) retomar sua marcha, expressão que é da 

Razão na História, como no festejado adendo à Filosofia do Direito: “Es ist 

der Gang Gottes in der Welt, dass der Staat ist”: “O Estado é o caminhar de 

Deus no Mundo”. O Estado não é somente ideia, manifesta na História; mais 

que um projeto, é o destino de toda a humanidade 176. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus: volume II (Livro IX a XV). Tradução, 

prefácio, nota biográfica e transcrições de J. Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 2000, 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco; Poética. Seleção de textos de José Américo Motta 

Pessanha. Tradução de Leonel Vallandro, Gerd Bornheim e Eudoro de Souza. 4. ed. São Paulo: 

Nova Cultural, 1991. 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Crítica da Razão Antiutópica. São Paulo: Ed. 

Loyola, 2018. 

 
171 SALGADO, Joaquim Carlos. Ideia de Justiça em Hegel, São Paulo: Loyola, 1996, p. 428. 
172 CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. No Crepúsculo do Voo da Ave de Minerva: O(s) Fim(ns) da História 

entre Hegel e o Hegelianismo. (Dissertação, Mestrado). Belo Horizonte: Faculdade de Direito da UFMG, 2024, p. 

66.  
173 ALMEIDA, Philippe Oliveira de, CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. A era da inércia? Por um Brasil de 

novos começos. Terceiro Milênio: Revista Crítica de Sociologia e Política. V. 21, n.2, p. 133 – 156, 2023. 
174 “A Razão segue em marcha, a História segue em marcha, a Filosofia segue em marcha, representando, ela 

mesma, o momento do fim da história. Um fim que, obedecendo à dialética, necessariamente produzirá novas 

cisões, novas reconciliações, novas histórias e novas filosofias.” (HORTA, José Luiz Borges. A subversão do fim 

da História e a falácia do fim do Estado: Notas para uma filosofia do tempo presente. In: CARVALHO, Marcelo; 

FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013, p. 293) 
175 CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. No Crepúsculo do Voo da Ave de Minerva: O(s) Fim(ns) da História 

entre Hegel e o Hegelianismo. Belo Horizonte: Faculdade de Direito da UFMG, 2024. (Dissertação, Mestrado).  
176 HORTA, José Luiz Borges. A subversão do fim da História e a falácia do fim do Estado: Notas para uma 

filosofia do tempo presente. In: CARVALHO, Marcelo; FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant 

a Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013, p. 294. 



 

53 

 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de, CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. A era da 

inércia? Por um Brasil de novos começos. Terceiro Milênio: Revista Crítica de Sociologia e 

Política. V. 21, n.2, p. 133 – 156, 2023. 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de. A historiografia da filosofia medieval, a forma 

teocrática de governo e o humanismo do século XIII: considerações a partir de Walter 

Ullmann. Theoria (Pouso Alegre), v. VIII, p. 36-57, 2016. 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Raízes medievais do Estado moderno: a 

contribuição da reforma gregoriana. Belo Horizonte: Programa de Pós-Graduação da 

Faculdade de Direito da UFMG, 2013, p. 28. (Dissertação, Mestrado). 

ANDRADE, Durval Ângelo; MAYOS SOLSONA, Gonçal; HORTA, José Luiz 

Borges; MIRANDA, Rodrigo Marzano Antunes (Coords.). A sociedade do controle?: 

macrofilosofia do poder no neoliberalismo. Belo Horizonte: Fórum, 2022. 

AMBRÓSIO, José de Magalhães Campos. Os Tempos do Direito: ensaio para uma 

(Macro)Filosofia da História. Ponta Grossa: Atena, 2023.  

ANSELMO, Anto. Proslogion. In: Santo Anselmo: Obras Completas. Vol. I. Tradução 

de Angelo S. e outros. Porto Alegre: EST Edições, 2006. 

ARISTÓTELES. Política. São Paulo: Martin Claret, 2004. 

BACELAR, Renan Victor Boy. Te(le)ologia da história: filosofia da história da 

história, religião e direitos humanos e fundamentais. Tese (doutorado). Universidade Federal 

de Minas Gerais: Faculdade de Direito, Belo Horizonte, 2023. 

BOBBIO, Norberto. Estudos sobre Hegel: Direito, Sociedade Civil, Estado. Trad. 

Luiz Sérgio Henriques e Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: UNESP, Brasiliense, 1989. 

BOURGEOIS, Bernard. A Enciclopédia das Ciências Filosóficas de Hegel. In: 

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas. Vol. 1. São Paulo: Loyola, 1995. 

CARDOSO, Paulo Roberto. Diatética Cultural: Estado, soberania e defesa cultural. 

Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 2016. (Tese, Doutorado em Direito), 

p. 102.   

CARVALHO, Marcelo; FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a 

Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013. 

CHAGAS, Dante Alexandre Ribeiro das. No Crepúsculo do Voo da Ave de Minerva: 

O(s) Fim(ns) da História entre Hegel e o Hegelianismo. Belo Horizonte: Faculdade de Direito 

da UFMG, 2024. (Dissertação, Mestrado).  

DALLARI, Dalmo de Abreu. Elementos de Teoria Geral do Estado. 30 ed., São Paulo: 

Saraiva. 2011.  

DARDOT, Pierre; LAVAL, Christian. A nova razão do mundo: ensaio sobre a 

sociedade neoliberal, Tradução Mariana Echalar. 1. ed. - São Paulo: Boitempo, 2016. 



 

54 

 

DE LUBAC, Henri. Surnaturel: Études historiques. Paris: Aubier, 1946.  

FOUCAULT, M. Vigiar e punir: história da violência nas prisões. Petrópolis: Vozes, 

1987 

FUKUYAMA, Francis. O fim da história e o último homem. Trad. Maria Goes. Lisboa: 

Gradiva Publicações, 1992. 

FUKUYAMA, Francis. The end of History? The National Interest, No. 16, p. 3-18, 

1989. Disponível em: http://www.wesjones.com/eoh.htm#source. Acesso em: 27/01/2024. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método; trad. Flávio Paulo Meurer; 15. Ed. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2015 

HAN, Byung-Chul. A expulsão do outro: sociedade, percepção e comunicação hoje. 

Tradução de Lucas Machado. Petrópolis, RJ: Vozes, 2022. 

HAN, Byung-Chul. Hiperculturalidade: cultura e globalização. Tradução de Gabriel 

Salvi. Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

HAN, Byung-Chul. O Espírito da Esperança: contra a sociedade do medo. Tradução 

de Milton Camargo Mota. Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. 

HAN, Byung-Chul. Psicopolítica: o neoliberalismo e as novas técnicas de poder. 

Tradução de Maurício Liesen. Belo Horizonte: Âyiné, 2018  

HAN, Byung-Chul. Sociedade do cansaço. Tradução de Enio Paulo Giachini. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2024. 

HAN, Byung-Chul. Sociedade da transparência. Tradução de Enio Paulo Giachini. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

HAN, Byung-Chul. Vita contemplativa: ou sobre a inatividade. Tradução de Lucas 

Machado. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. 

HEGEL, G.W.F. A Razão na História: uma introdução geral à filosofia da história; 

introdução de Robert S. Hartman; 2. ed. Trad. Beatriz Sidou. São Paulo: Centauro, 2001. 

HEGEL, G.W.F. Princípios da Filosofia do Direito. Tradução Parágrafos e 

Anotações: Paulo Meneses (In Memoriam), Agemir Bavaresco, Alfredo Moraes, Danilo Vaz-

Curado R. M. Costa, Greice Ane Barbieri e Paulo Roberto Konzen. Tradução Adendos: João 

A. Wohlfart, Márcio E. Schäfer e Thadeu Weber. Porto Alegre, Editora Fênix, 2021.  

HEGEL, G. W. F. Enciclopédia das ciências filosóficas em compêndio; vol. 1 – A 

Ciência da Lógica. 1830. Trad. Paulo Meneses. São Paulo: Loyola, 1995. 

HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Trad. Maria Rodrigues e Hans Harden. 2ª ed.  

Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008. 

HEGEL, G. W. F. Fenomenologia do espírito. Trad. de P. Meneses. Petrópolis: Vozes, 

2002. 



 

55 

 

HEGEL, G. W. F. Introdução à História da Filosofia.  Trad. Antônio Pinto de 

Carvalho. 1ª ed, São Paulo: Abril S.A, 1974.  

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo (Parte I). Tradução de Marcia Sá Cavalcante 

Schuback. 15. ed. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 

2005 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo (Parte II). Tradução de Marcia Sá Cavalcante 

Schuback. 15. ed. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 

2005. 

HUNTINGTON, Samuel P. No Exit: The Errors of Endism. The National Interest, n. 

17, 1989, pp. 3–11. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/42896752. Acessado em: 25 

Jan. 2024. 

HUNTINGTON, Samuel P. O Choque de Civilizações: e a recomposição da ordem 

mundial. Trad. por M. H. C. Côrtes. São Paulo: Objetiva, 1997. 

HORTA, José Luiz Borges. A subversão do fim da História e a falácia do fim do 

Estado: Notas para uma filosofia do tempo presente. In: CARVALHO, Marcelo; 

FIGUEIREDO, Vinicius (orgs.). Filosofia Alemã: de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013 

HORTA, José Luiz Borges. A subversão da História e a falácia do fim do Estado. In: 

HORTA, José Luiz Borges.; SALGADO, Karine. História, Estado e idealismo alemão. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2017. 

HORTA, José Luiz Borges. Dialética do Poder Moderador; Ensaio de uma 

Ontoteleologia do Estado do Brasil. Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 

2020 (Tese, Titularidade em Teoria do Estado). 

HORTA. José Luiz Borges. Entre O Hegel Racional E O Hegel Real. BAVARESCO, 

Agemir; MORAES, Alfredo (Orgs.) Paixão e Astúcia da Razão. Porto Alegre: Editora Fi, 2013. 

HORTA. José Luiz Borges. Hegel contra Kojève? Notas sobre a transfiguração de 

Hegel e a profanação da política na filosofia francesa novecentista. In: CORREIA, Adriano; 

DEBONA, Vilmar; TASSINARI, Ricardo. Hegel e Schopenhauer. São Paulo: ANPOF, 2017. 

HORTA, José Luiz Borges. História do Estado de Direito. São Paulo: Alameda, 2011. 

HORTA, José Luiz Borges. Interdisciplinaridade, Direito e Estado; memórias da 

Faculdade de Direito da UFMG. Revista Brasileira de Estudos Políticos, v. 40, p. 193-217, 

2012 

HORTA, José Luiz Borges.; SALGADO, Karine. História, Estado e idealismo 

alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017. 

HORTA, José Luiz Borges; FREIRE, Thales; SIQUEIRA, Vinicius. A era pós-

ideologias e suas ameaças à política e ao Estado de Direito. Confluências, v. 14, nº. 2, p. 120 

a 133, 2012. 



 

56 

 

HORTA, José Luiz Borges. Globalização, (Des)ideologia e Reconstitucionalização 

do Brasil. In: Horta, José Luiz Borges; Salgado, Karine. (Org.). História, Estado e Idealismo 

Alemão. Editora UFMG, 2017. 

HORTA, José Luiz Borges (org.). Hegel, Paixão e Diferença. Belo Horizonte, Editora 

Expert, 2021. 

HORTA, José Luiz Borges. Sobre a constelação de modernidades. In: SALGADO, 

Karine, HORTA, José Luiz (org.). Razão e Poder: (re)leituras do político na filosofia moderna. 

Belo Horizonte: Initia Via, 2018. 

KANT, Immanuel. A Paz Perpétua: um projeto filosófico. Tradução de Bruno Cunha. 

Petropólis, RJ: Vozes, 2020. 

LOVEJOY, Arthur Oncken. A grande cadeia do ser. Palíndromo, 2005.  

MARCONDES, Danilo. Iniciação à história da filosofia: dos pré-socráticos 

Wittgenstein. Rio de Janeiro: Zahar, 2007. 

MARSHALL, Tim. 1959. Prisioneiros da Geografia: 10 mapas que explicam tudo o 

que você precisa saber sobre política global. Rio de Janeiro, Zahar, 2018. 

MAYOS SOLSONA, Gonçal. Macrofilosofia de la globalización y del pensamento 

único; um macroanálisis para el “empoderamiento”. 1. Ed. Saarbrücken: Editorial Académica 

Española, 2012. v. 1. 109p.  

MAYOS SOLSONA, Gonçal. Macrofilosofía de la Modernidad. Sevilla: dLibro, 2012 

MAYOS SOLSONA, Gonçal. Ilustración y Romanticismo. Introducción a la polémica 

entre Kant y Herder, G. Mayos, Barcelona, Editorial Herder, 2004. 

MAYOS SOLSONA, Gonçal. Limites da hiperespecialização: Necessidade da 

macrofilosofia. Revista de Ciências do Estado, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. 1–21, 2021. 

MAYOS SOLSONA, Gonçal. Cognitariado es precariado. El cambio em la sociedade 

Del conocimiento turboglobalizada. Im: Román, B. y de Castro G. (Org.). Cambio social y 

cooperación em el siglo XXI [vol.2.]: El reto de la equidade dentro de los limites económicos. 

Barcelona: Educo, 2013. 

OLIVEIRA, José Lourenço. Espírito Mediterrâneo. 2 ed., Belo Horizonte, Editora O 

Lutador, 1994 

PLATÃO. A república. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 9.° edição, Lisboa: 

Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

REALE, Giovanni. História da filosofia antiga: I. Das origens a Sócrates. Tradução 

de Marcelo Perine. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 1993. v. 1. 

SALGADO, Joaquim Carlos. O estado ético e o estado poiético. Revista do Tribunal 

de Contas do Estado de Minas Gerais, v. 24, n. 2, p. 3-34, abr./jun. 1998. 



 

57 

 

SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça em Hegel. São Paulo: Loyola, 1996. 

SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Período Clássico ou da Metafísica 

do Objeto: a igualdade. Belo Horizonte: Del Rey, 2018. 

SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça no Mundo Contemporâneo: fundação 

e aplicação do direito como maximum ético. Belo Horizonte: Del Rey, 2017. 

SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de Justiça em Kant: seu fundamento na 

liberdade e na igualdade. Belo Horizonte. Del Rey, 2012. 

SALGADO, Joaquim Carlos. O Aparecimento do Estado na “Fenomenologia do 

Espírito” de Hegel. Belo Horizonte: Revista da Faculdade de Direito - Universidade Federal de 

Minas Gerais, n. 17, 1976. 

SALGADO, Joaquim Carlos. Augustus: a fundação do Estado ocidental. Revista 

Brasileira de Estudos Políticos, v. 104, p. 229-262, 2012. 

SALGADO, Ricardo Henrique Carvalho; SILVA, Gustavo Felipe Melo da. O Estado 

como conceito. Revista da Faculdade de Direito da UFMG, Belo Horizonte, n. 71, p. 531-551, 

jul./dez. 2017. 

SALGADO, Karine; HORTA, José Luiz Borges. História, Estado e Idealismo 

Alemão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017, p. 32. 

SALGADO, Joaquim Carlos.; HORTA, José Luiz Borges. Hegel, liberdade e Estado. 

Belo Horizonte: Fórum, 2010. 

SALVADOR, Nikolas Mendes; BRAVO, Pedro Luiz de Jesus Beletabla. Teleologia 

do Estado Contemporâneo: o futuro do Estado de Direito. In: QUEIROZ, Ana Clara dos Reis; 

NIRSCHL, Filipe Terra Lupoli; FREITAS, Gustavo de; CARVALHO FILHO, Paulo Afonso 

de Ávila; NUNES, Yasmin Soares (orgs.). DIREITO POLÍTICA AFETOS: o preço do futuro: 

obra coletiva com os trabalhos completos apresentados na XXVIII Jornada Jurídica. 

Uberlândia: Faculdade de Direito Prof. Jacy de Assis, 2024. p. 213-225. 

SANTANA, Débora Galvão de. O pensamento político dos reis: análise das 

concepções políticas veiculadas por D. Duarte e D. Pedro (Portugal – Século XV). 2010. 143 

f. Dissertação (Mestrado em História Social) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2010. 

SANTOS, José Henrique. O trabalho do negativo: ensaios sobre a Fenomenologia do 

espírito. São Paulo: Edições Loyola, 2007. 

UNGER, Roberto Mangabeira. O homem despertado: imaginação e esperança. 

Tradução de Roberto Muggiati; revisão técnica de Carlos Sávio G. Teixeira. 1. ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2020 

VAZ, Henrique C. de Lima. Antropologia Filosófica. 4. ed. corrigida. São Paulo: 

Edições Loyola, 1998. v. 1 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Escritos de Filosofia VII: raízes da modernidade. 

São Paulo: Edições Loyola, 2002. 



 

58 

 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. A história da Filosofia medieval revisitada, Síntese 

89 (2000) 405-412. 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Cristianismo e consciência histórica. Síntese 

Política, Econômica e Social, Rio de Janeiro, v. 2, n. 8, p. 45-69, out./dez, 1960. 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Democracia e Dignidade Humana. Síntese. Belo 

Horizonte, n. 44, p. 11-25, 1988 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Escritos de Filosofia V: Introdução à ética filosófica 

2. São Paulo: Ed. Loyola, 2000. 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1993. 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Ética e Direito [Antropologia e direitos humanos]. 

TOLEDO, Cláudia; MOREIRA, Luiz (Orgs.). Ética & direito. São Paulo: Landy/Loyola, 2002. 

VAZ, Henrique Cláudio de Lima. Introdução ao pensamento de Hegel: Tomo 1: a 

Fenomenologia do espírito e seus antecedentes. 1. ed., São Paulo: Edições Loyola, 2020. 

VAZ, Henrique C. de Lima. Sociedade Civil e Estado em Hegel, Síntese, n.19, 1980, 

p.21-29  

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Ísis Borges 

B. da Fonseca. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 

VILLEY, Michel. A Formação do Pensamento Jurídico Moderno. Tradução de 

Claudia Berliner. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

 

 

 

 

 
 


